
M
E

T
A

M
O

R
F

O
SI

S 
E

N
 E

L
 R

E
C

U
L

L
 L

A
 M

E
V

A
 C

R
IS

T
IN

A
 I

 A
L

T
R

E
S 

C
O

N
T

E
S

13

LAURA BOLO

METAMORFOSIS EN EL RECULL  
LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Metamorfosis en el recull La meva Cristina i altres contes

La producció literària de Mercè Rodoreda ha destacat en l’ús del motiu simbòlic 
de la metamorfosi, com, de fet, ella mateixa va explicar i reivindicar en el cèlebre 
pròleg de Mirall trencat.

D’aleshores ençà, estudiosos importants de l’obra rodorediana com Molas, 
Arnau o Łuczak han aprofundit en l’estudi de la metamorfosi i s’han fixat, 
especialment, en el recull La meva Cristina i altres contes, sobre el qual tots tres 
coincideixen a afirmar que un terç dels relats són, com a mínim, contes bastits 
sobre aquest recurs simbòlic.

L’obra rodorediana mereix, doncs, una investigació exhaustiva per a sistema-
titzar els contes que incorporen aquest símbol, aprofundir en l’operativitat 
literària de la metamorfosi i explorar-ne la força estètica.

El domini d’un símbol com el de la metamorfosi és una prova d’autèntica exi-
gència literària. La recerca present pretén valorar-ne la recreació personal i, amb 
això, confirmar, de nou, la mestria literària de Rodoreda.

Metamorfosis_COBER_upe.indd   1 16/6/2020   14:19:37





Metamorfosis en el recull 
La meva Cristina i altres contes

Metamorfosis en el recull.indd   1Metamorfosis en el recull.indd   1 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   2Metamorfosis en el recull.indd   2 9/6/20   17:499/6/20   17:49



FUNDACIÓ MERCÈ RODOREDA, FP
INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS

Laura Bolo

Metamorfosis en el recull 
La meva Cristina i altres contes 

Premi Mercè Rodoreda 2018

BIBLIOTECA MERCÈ RODOREDA, 13

BARCELONA
2020

Metamorfosis en el recull.indd   3Metamorfosis en el recull.indd   3 9/6/20   17:499/6/20   17:49



La Fundació Mercè Rodoreda, a proposta de la Comissió Tècnica, constituïda per Josep 
Massot, Joaquim Mallafrè i Damià Pons, acordà de concedir el Premi Fundació Mercè Ro-
doreda 2018 a Laura Bolo Martínez pel treball Metamorfosis en el recull ‘La meva Cristina i 
altres contes’.

© Laura Bolo Martínez
© 2020, Fundació Mercè Rodoreda, per a aquesta edició
Carrer del Carme, 47. 08001 Barcelona

Primera edició: juny de 2020

Text revisat lingüísticament per la Unitat de Correcció del Servei Editorial de l’IEC

Compost per Jorge Campos
Imprès a Open Print, SL

ISBN: 978-84-121134-2-6
Dipòsit Legal: B 11843-2020

Són rigorosament prohibides, sense l’autorització escrita dels titulars del copyright, la reproducció total o par-
cial d’aquesta obra per qualsevol procediment i suport, incloent-hi la reprografia i el tractament informàtic, la 
distribució d’exemplars mitjançant lloguer o préstec comercial, la inclusió total o parcial en bases de dades i la 
consulta a través de xarxa telemàtica o d’Internet. Les infraccions d’aquests drets estan sotmeses a les sancions 
establertes per les lleis.

Biblioteca de Catalunya. Dades CIP

Bolo, Laura, autor
Metamorfosis en el recull La meva Cristina i altres contes. — Primera edició. —  
(Biblioteca Mercè Rodoreda ; 13)
Bibliografia. — Premi Mercè Rodoreda 2018
ISBN 9788412113426
I. Fundació Mercè Rodoreda  II. Títol   
III. Col·lecció: Biblioteca Mercè Rodoreda (Fundació Mercè Rodoreda) ; 13
1.  Rodoreda, Mercè, 1908-1983. Meva Cristina i altres contes  2.  Metamorfosi en la literatura
821.134.1Rodoreda, Mercè7Meva Cristina i altres contes.09
591.34:82

mero24.indd   1 10/6/2020   10:37:01



Els sentiments manté, fins i tot convertida en una ossa.
Ovidi

Metamorfosis en el recull.indd   5Metamorfosis en el recull.indd   5 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   6Metamorfosis en el recull.indd   6 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Taula

Agraïments� 11
Presentació� 13
1.  Introducció� 15

1.1.  Estructura� 15
1.1.1.  La base teòrica� 16
1.1.2.   L’anàlisi dels contes� 17

1.2.  Metodologia� 18
1.3.  Objectius� 18

2.  La base teòrica� 21
2.1.  Entre el símbol i el mite� 21

2.1.1.  El símbol� 21
2.1.2.  El mite� 25

2.2.  La metamorfosi i els altres símbols veïns� 31
2.2.1.  La metamorfosi� 31
2.2.2.  L’avatar� 40
2.2.3.  La metempsicosi o transmigració de l’ànima� 41
2.2.4.  La transformació� 43

2.3.  La metamorfosi segons Jung� 44
2.3.1.  La libido� 45
2.3.2.  El símbol� 47
2.3.3.  L’arquetipus� 49
2.3.4.  El mite� 50

2.4.  Altres interpretacions psicològiques del mite� 52
2.4.1.  Friedrich Wilhelm Nietzsche� 52
2.4.2.  Sigmund Freud� 53
2.4.3.  Eugen Drewermann	  	  		�   54

Metamorfosis en el recull.indd   7Metamorfosis en el recull.indd   7 9/6/20   17:499/6/20   17:49



8	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

2.5.  La metamorfosi en l’obra rodorediana� 54
2.5.1.  La metamorfosi segons Rodoreda� 54
2.5.2.  La metamorfosi rodorediana segons els estudiosos� 55

3.  El recull La meva Cristina i altres contes� 61
4.  Els contes amb metamorfosi� 65

4.1.  «El riu i la barca»� 65
4.1.1.  Sinopsi� 65
4.1.2.  Metamorfosi� 66
4.1.3.  Símbols� 68
4.1.4.  La metamorfosi com a mite palingenètic� 70

4.2.  «La salamandra»� 70
4.2.1.  Sinopsi� 70
4.2.2.  Metamorfosi� 71
4.2.3.  Símbols� 73
4.2.4.  La metamorfosi com a mite de degradació� 78

4.3.  «La meva Cristina»� 80
4.3.1.  Sinopsi� 80
4.3.2.  Metamorfosi� 80
4.3.3.  Símbols� 84
4.3.4.  La metamorfosi com a mite palingenètic� 88

4.4.  «Una fulla de gerani blanc»� 91
4.4.1.  Sinopsi� 91
4.4.2.  Metamorfosi� 91
4.4.3.  El naixement a partir de la metamorfosi� 92
4.4.4.  El nou ésser nascut de la metamorfosi� 93
4.4.5.  Símbols� 94
4.4.6.  La metamorfosi com a mite palingenètic� 98

  5.  Els contes límit� 99
5.1.  «La sala de les nines»� 99

5.1.1.  Introducció� 99
5.1.2.  Sinopsi� 100
5.1.3.  Metamorfosis� 100
5.1.4.  Les nines� 103
5.1.5.  El mite de la metamorfosi� 104

5.2.  «El senyor i la lluna»� 105
5.2.1.  Sinopsi� 105
5.2.2.  Metamorfosi� 106
5.2.3.  Símbols� 107
5.2.4.  El mite de la metamorfosi� 108

5.3.  «La gallina»� 109

Metamorfosis en el recull.indd   8Metamorfosis en el recull.indd   8 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 taula� 9

  6.  Esquema general dels contes� 113
  7.  L’aparell transmissor de la informació� 115
  8.  La dona com a víctima� 119
  9.  Conclusions� 125
10.  Bibliografia� 131

Metamorfosis en el recull.indd   9Metamorfosis en el recull.indd   9 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   10Metamorfosis en el recull.indd   10 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Agraïments

Vull agrair la supervisió i la confiança del meu mestre, Vicent Simbor Roig, pel 
camí que hem traçat els dos i per l’autonomia que sempre m’ha atorgat. Així mateix, 
m’agradaria donar les gràcies a Josep Massot i Muntaner, per la seua probitat a 
l’hora d’avaluar el projecte. Finalment, voldria agrair les converses amb Noèlia Díaz 
Vicedo, que tan convenients han estat en l’última fase de la publicació.

Metamorfosis en el recull.indd   11Metamorfosis en el recull.indd   11 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   12Metamorfosis en el recull.indd   12 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Presentació

No puc afirmar que hagi presenciat mai la metamorfosi d’una persona, 
de la part material d’una persona, però sí que he presenciat metamorfosis 

de l’ànima: que és la veritable persona (Rodoreda, 2006, p. 33).

La mort d’un ésser estimat, el naixement d’un fill, l’esquinçament d’una relació o 
el patiment d’una malaltia són esdeveniments vitals que exigeixen a l’ésser humà 
un recol·locament de les estructures internes; per tant, la transformació és un tret 
inherent a la condició humana. Aquestes transformacions, de vegades més abrup-
tes i d’altres més progressives, poden afectar de manera distinta les persones. Men-
tre unes les senten com un ritu de pas, altres poden experimentar-les amb resig-
nació, com una experiència més de la vida.

Al llarg de la història de la literatura occidental, el tema de la metamorfosi ha 
estat un recurs que han fet servir els escriptors. Aquesta és, entre d’altres, una de 
les qüestions que desenvolupa el treball: com les metamorfosis ens permeten arti-
cular el polifacetisme de l’ésser humà.

Rodoreda va escollir les metamorfosis com a recurs predilecte quan l’any 1967 
presentava La meva Cristina i altres contes. Una part substancial del conjunt —com-
post de setze relats— feia ús del motiu (set relats). Els personatges, que es van es-
bossar curosament, eren heterogenis: una balena, un mariner, el senyor de Bearn, 
un exèrcit de nines, una gallina reina, una lluna i un home llunàtic, un peix d’aigua 
dolça, una salamandra tolideta i una càndida fulla de gerani blanc… Cadascú a la 
seua manera va estenent-nos la mà perquè els acompanyem i ens endinsem en un 
univers amb ressonàncies mítiques i replegat sobre símbols arcans. 

La metamorfosi remata aquest llenç amb uns tocs poètics, fins i tot una mica 
esotèrics, que, certament, obliguen el lector a dedicar més temps i més atenció a la 
lectura, però, a canvi, graven amb més contundència el missatge i les imatges que 

Metamorfosis en el recull.indd   13Metamorfosis en el recull.indd   13 9/6/20   17:499/6/20   17:49



14	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

es despleguen. El recurs de les metamorfosis enriqueix la narrativa rodorediana en 
el sentit que cada metamorfosi resta sempre oberta a moltes interpretacions i, per 
tant, ofereix múltiples respostes (humor, terror, al·legoria, alliberament…) (Feldherr, 
2006, p. 165).

Els més atents ja m’hauran agafat el caure i, per tant, no pretenc distraure’ls 
amb més preludis. El propòsit d’aquesta breu presentació no era més que servir 
d’humil aperitiu per a aplanar el camí de l’àpat principal, que és l’estudi que tenen 
a les seues mans, així és que, sense més ambages, els convide a resseguir al meu 
costat els set contes i desitge que aquesta obra puga afegir-se a l’estol de recerques 
—serioses, solvents i ben documentades— que han contribuït a dignificar i uni-
versalitzar l’obra rodorediana.

Metamorfosis en el recull.indd   14Metamorfosis en el recull.indd   14 9/6/20   17:499/6/20   17:49



1.  Introducció

1.1.  Estructura

L’obra que tenen a les mans és un estudi del tema de les metamorfosis en un 
corpus concret de contes. L’abstracció i amplitud previsibles del tema obliguen 
qualsevol estudiós a posar a la seua disposició diverses tècniques d’anàlisi per a 
abordar l’estudi. A grans trets, podem avançar que l’estudi se sustenta sobre tres 
potes bàsiques: els mecanismes de transformació (metamorfosi, avatar, metem
psicosi i transformació), els símbols i el mite. A aquesta tasca hi hem sumat, de 
manera molt transversal, la veu narrativa i la modalització i, a l’últim, hem fet una 
petita incursió en l’anàlisi de gènere per descabdellar, sense ànim de ser gaire ex-
haustius, les relacions de poder entre home i dona.

L’estudi s’articula al voltant de dos eixos: la base teòrica i l’anàlisi dels contes. Pel 
que fa al desplegament teòric, primer s’analitzen els conceptes de símbol, mite, me-
tamorfosi, avatar, metempsicosi i transformació partint de la teoria literària (diccio
naris de símbols i bibliografia especialitzada en la matèria); després s’hi fa un acos-
tament des de la psicoanàlisi, amb una atenció especial a l’obra de Jung (Symbole der 
Wandlung, 1953), i, en menor mesura, també s’exposen les teories de Nietzsche, Freud 
i Drewermann. Per acabar, ens centrem en la narrativa rodorediana i exposem què 
en va dir Rodoreda i què han proposat els seus principals estudiosos.

Un cop establerts els fonaments teòrics i la metodologia, es passa a l’anàlisi dels 
contes. Així, es distingeixen dos grups de contes: els que tenen plenament meta-
morfosi i els que se’n troben al límit.

Finalment, de manera més genèrica, hi ha dos capítols que tracten sobre temes 
recurrents en els contes, però que van més enllà de l’apartat teòric emprat. Es 
tracta del que ja hem esmentat adés: «L’aparell transmissor de la informació» (veu 
narrativa i modalització) i «La dona com a víctima» (anàlisi de gènere). En el cas 

Metamorfosis en el recull.indd   15Metamorfosis en el recull.indd   15 9/6/20   17:499/6/20   17:49



16	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

de l’aparell transmissor de la informació, prenem com a base teòrica la nostra 
publicació anterior, Mecanismes narratius en la construcció dels personatges de la 
novel·lística rodorediana (Bolo, 2017). En el cas de l’estudi de la dona, disposem 
d’algunes aportacions que s’han fet en perspectiva de gènere.

1.1.1.  La base teòrica

De manera més exhaustiva, podem dir que la nostra recerca comença amb una 
base teòrica que analitza principalment les relacions entre el símbol, el mite i la 
metamorfosi. El primer apartat, «Entre el símbol i el mite», se centra en l’estudi 
del símbol com a base del relat mític. Autors com Chevalier i Gheerbrant (1982) i 
Morel (2004) indaguen quines condicions ha de tenir un objecte per a esdevenir 
símbol: ha de generar múltiples sensacions i imatges i ha d’estar lligat a diversos 
conceptes. En resum, un símbol és un motiu carregat de significat. 

En el mateix punt, s’analitza el mite com a relat compost de símbols i d’estruc-
tures narratives esquemàtiques. La narrativa breu rodorediana no podem afirmar 
que siga mítica, sinó que pren els recursos de la tradició mítica i els trasllada al seu 
univers de ficció. Amb això, Rodoreda elabora un relat amb símbols o amb motius 
clàssics del món mític com ara les metamorfosis. El mite, bastit sobre un entramat 
simbòlic, té nombroses funcions (socials, polítiques, estètiques, literàries, etc.) que, 
en part, són coincidents amb les del símbol. D’altra banda, l’un i l’altre (símbol i 
mite) tenen lògicament algunes funcions específiques que analitzem.

El segon gran apartat porta per títol «La metamorfosi i els altres símbols veïns». 
Ací, s’analitzen els diferents símbols de transformació, principalment l’objecte del 
nostre estudi: la metamorfosi, però també d’altres que hi tenen molts punts en 
comú i que poden donar joc a l’hora d’interpretar algun relat. Hi trobem l’avatar, 
la metempsicosi i la transformació. 

En el cas de la metamorfosi, que és el que més ens ocuparà, Pierre Brunel (1974) 
va més enllà de considerar-la un símbol i afirma que es tracta d’un mite. Brunel 
pensa que la metamorfosi és un mite perquè conté símbols i esquemes repetits. En 
tota metamorfosi hi ha un esquema de modificació que es pot resoldre de diferents 
maneres segons fluctue el sentit de la història. Hi ha, segons Brunel, cinc tipus de 
mites de metamorfosis que s’han de tenir en compte a l’hora d’analitzar el sentit 
de cada relat. 

La metamorfosi consisteix en un canvi de forma. Naturalment, quan Rodore-
da i els grans mestres i fabuladors empraven aquest recurs mai no ho feien debades. 
Lligat al canvi de forma, hi sol haver un canvi interior. L’ànima roman en el nou 
cos, però no és immutable. El canvi de forma afecta d’una manera o d’una altra el 
personatge, bé alliberant-lo de la seua existència anterior, degradant-lo, fent-lo 
créixer… L’estudi del món interior, de la psicologia del personatge arran de la 

Metamorfosis en el recull.indd   16Metamorfosis en el recull.indd   16 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 introducció� 17

metamorfosi, esdevé crucial a l’hora de comprendre l’evolució i els canvis personals. 
D’aquesta manera, naixen els darrers apartats teòrics.

«La metamorfosi segons Jung» i «Altres interpretacions psicològiques del mite» 
intenten donar una dimensió menys narratològica a l’estudi i se centren en l’anà-
lisi de les forces interiors que impulsen l’ésser a esdevenir un altre. 

Symbole der Wandlung (Jung, 1953) és una aproximació teòrica força comple-
xa, orientada al camp de la psiquiatria. Jung analitzava les al·lucinacions dels seus 
pacients —especialment els esquizofrènics. Observava com en algunes d’aquestes 
visions els pacients inconscientment feien referència a esquemes o símbols que es 
trobaven en la mitologia universal. Amb una gran recollida de dades, Jung va poder 
unificar molts símbols, desxifrar-ne el significat i, en conseqüència, comprendre 
què volien explicar els pacients a través d’aquells estats de somni. És cert que l’es-
tudi de Jung tenia un objectiu terapèutic clar, però la tasca que feu de síntesi i de 
comparació de símbols reals —dels seus pacients— i universals —de la tradició 
mítica— fou tan eminent i precisa que nosaltres no ens hem pogut estar de llegir 
detingudament tota l’obra i situar-la com un dels pilars principals de la nostra 
recerca. 

Després de Jung, hem confrontat les seues aportacions amb les d’altres filòsofs 
i psiquiatres (gràcies a l’obra de Duch, 1996) de les darreries del segle xix i del 
segle xx, per a contextualitzar millor la tasca del psiquiatre suís. A l’hora de fer 
l’anàlisi de les obres, les aportacions de Nietzsche, Freud i Drewermann han estat 
un contingut de fons que, tanmateix, no hem aplicat mai directament, com sí que 
hem fet amb Jung.

La darrera part de la teoria es titula «La metamorfosi en l’obra rodorediana». 
S’hi apunten les opinions que Rodoreda confegí sobre el tema, especialment a 
partir del pròleg de Mirall trencat (Rodoreda, 2006), en el qual destaquen les me-
tamorfosis en un apartat reservat, igual que el tema dels àngels. Per a Rodoreda, la 
qüestió tenia una importància cabdal i ja llavors pregonava que el tema tenia un 
interés preeminent com a objecte d’estudi de la seua obra. 

Finalment, en l’apartat s’hi inclouen les aportacions que han fet els principals 
estudiosos de l’obra rodorediana sobre la temàtica, fonamentalment basant-nos 
en les investigacions de Gregori (1998), Łuczak (2000), Cortés (1995) i Arnau (1990, 
1992 i 1993).

1.1.2.  L’anàlisi dels contes

Acabada l’exposició dels fonaments teòrics, donem pas a l’anàlisi dels contes. 
Hi ha un apartat a manera d’interludi («El recull La meva Cristina i altres contes») 
que ens serveix per a contextualitzar el recull, per a delimitar els contes escollits, 
per a avançar els principals punts estudiats i alguna conclusió global. Tot seguit, 

Metamorfosis en el recull.indd   17Metamorfosis en el recull.indd   17 9/6/20   17:499/6/20   17:49



18	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

analitzem set contes per a justificar-ne i aprofundir-ne la relació amb les metamor-
fosis: «El riu i la barca», «La salamandra», «La meva Cristina», «Una fulla de gera-
ni blanc», «La sala de les nines», «El senyor i la lluna» i «La gallina». Darrere de 
l’anàlisi dels contes hi ha un esquema que mostra els resultats i en facilita la com-
prensió. Tot seguit, trobem els dos apartats esmentats anteriorment: «L’aparell 
transmissor de la informació» i «La dona com a víctima». Finalment, n’extraiem 
les conclusions pertinents.

1.2.  Metodologia 

A partir de la teoria proposem un esquema d’anàlisi homogènia que constitueix 
l’esquelet de la nostra metodologia. En cadascun dels contes hom desenvolupa els 
mateixos punts, tot i que inevitablement les peculiaritats de cada relat fan que ens 
centrem més en uns detalls i d’altres es generalitzen.

A grans trets, aquesta és la metodologia aplicable a tots els contes:
— Sinopsi o introducció. S’hi conten sumàriament els fets del relat per a orien

tar el lector.
— Metamorfosi. En aquest apartat es detalla el procés de la metamorfosi (si és 

prolongada, sobtada, si hi ha dolor o calma…) i els canvis experimentats.
— Símbols. Rodoreda construeix un espai mític farcit de símbols. En general, 

al voltant de la metamorfosi, apareixen un seguit de símbols que augmenten el 
valor poètic de la transfiguració. De fet, alguns dels animals o éssers metamorfosats 
constitueixen ells mateixos autèntics símbols de la tradició occidental.

— Metamorfosi com a mite. En l’apartat teòric veurem, gràcies a Brunel, que 
cada metamorfosi s’interpreta d’una manera segons el que represente per a l’ésser 
metamorfosat. Així doncs, en el nostres relats trobem, principalment, metamor-
fosis que són autèntics mites palingenètics o de renaixement i, en menor mesura, 
hi ha mites de degradació i de creixement.

1.3. O bjectius

Els objectius que pretenem assolir els podem sintetitzar en els punts següents:
— Conformar una base teòrica amb aportacions de diferents disciplines i es-

coles literàries que permeta estudiar la metamorfosi amb la profunditat que mereix.
— Donar una definició clara i acotada del motiu de la metamorfosi.
— Determinar quin nombre de contes s’adhereixen al motiu, gràcies a l’apli-

cació sistemàtica del concepte acotat de metamorfosi.
— Aprofundir en els aspectes que envolten i condicionen la metamorfosi, i hi 

donen sentit, com ara el procés de canvi, els antecedents, els símbols i la funció de 
la metamorfosi.

Metamorfosis en el recull.indd   18Metamorfosis en el recull.indd   18 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 introducció� 19

— Justificar les raons per les quals alguns relats («Els contes límit») no s’adiuen 
escrupolosament a la metamorfosi.

— Comprendre què aporta la inclusió d’escenaris gairebé mítics, de símbols i 
de metamorfosis en la narrativa breu rodorediana.

— Valorar la riquesa de la producció literària rodorediana, especialment de la 
narrativa breu.

— Confirmar la mestria literària de Mercè Rodoreda amb l’adopció, en aquest 
cas, d’elements tan complexos com els símbols i les metamorfosis.

Esperem, amb aquesta recerca, contribuir a millorar el coneixement i la divul-
gació de l’obra rodorediana. En darrer terme, aquest és el motiu que ens ha impul-
sat a emprendre un treball sobre un tema sovint esmentat pels principals investi-
gadors, però poc estudiat específicament.

Metamorfosis en el recull.indd   19Metamorfosis en el recull.indd   19 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   20Metamorfosis en el recull.indd   20 9/6/20   17:499/6/20   17:49



2.  La base teòrica

2.1.  Entre el símbol i el mite

2.1.1.  El símbol

2.1.1.1.  Definició

El símbol és un element sensible que serveix com a lligam entre un objecte i una 
sensació o un concepte. És quelcom que va més enllà de la representació objectiva d’un 
objecte, és a dir, ha de tocar una dimensió inconscient, esotèrica, filosòfica… L’ésser 
humà ha creat els símbols quan la llengua no ha pogut comprendre el significat d’alguns 
conceptes. Marchese i Forradellas, citant l’obra De l’interprétation (1965), de Ricoeur, 
conclouen que: «Existe símbolo cuando la lengua produce signos de grado compues-
to en los que el sentido, no bastándole designar a un objeto cualquiera, designa otro 
sentido que no podría ser alcanzado sino en esa y por esa traslación» (Marchese i 
Forradellas, 1991, p. 381). Per això, la majoria de símbols són vehiculats a través d’imat-
ges: «à l’inverse des continus conscients, les continus inconscients ne sont pas représen-
tés par des mots. Ils sont véhiculés à travers des images» (Morel, 2004, p. 12).

A diferència del signe que té un significat més homogeni i que s’ha convingut 
arbitràriament, el símbol té un sentit de transformació, de connotació, de polisè-
mia…, i uneix els costats conscient i inconscient de l’intel·lecte perquè té una càr-
rega suggestiva important: 

Bien loin d’être faculté de former des images, l’imagination est puissance 
dynamique qui déforme les copies pragmatiques fournies par la perception et ce 
dynamisme réformateur des sensations devient le fondement de la vie psychique 
tout entière. On peut dire que le symbole… possède plus qu’un sens artificiel
lement donné, mais détient un essentiel et spontané pouvoir de retentissement 
(Chevalier, 1982, p. x).

Metamorfosis en el recull.indd   21Metamorfosis en el recull.indd   21 9/6/20   17:499/6/20   17:49



22	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Le symbole a précisément cette propriété exceptionnelle de synthétiser dans 
une expression sensible toutes ces influences de l’inconscient et de la conscience, 
ainsi que des forces instinctives et spirituelles (Chevalier, 1982, p. vii).

Chevalier i Morel coincideixen en les condicions que ha de tenir un objecte per 
a esdevenir símbol. En primer lloc, ha de contenir algun sentit o alguna emoció o 
pensament: «Si l’on considère que tout objet, sujet ou événement a un sens, c’est-
à-dire, qu’il génère une pensée, une émotion ou un concept» (Morel, 2004, p. 17), 
llavors podrà esdevenir símbol. En segon lloc, i conseqüència de l’anterior, ha 
d’existir una certa interpenetració, és a dir, «une affinité essentielle» (Chevalier, 
1982, p. xvii). Quan dos elements, dues imatges o dues realitats es fonen creen una 
afinitat difícil de rompre. En tercer lloc, ha de ser suggestiu: «Le propre du symbo-
le est de rester indéfiniment suggestif: chacun y voit ce que sa puissance visuelle 
lui permet de percevoir. Faute de pénétration, rien de profond n’est perçu» (Che-
valier, 1982, p. xv). En quart lloc, hi ha la recurrència (Morel, 2004, p. 18) o cons-
tància (Chevalier, 1982, p. xvii). En cinqué lloc, destaca la pluridimensionalitat 
(Chevalier, 1982, p. xvii): «dimension ésotérique, philosophique, religieuse ou 
sacrée» (Morel, 2004, p. 18), és a dir, el símbol desperta una multitud de sentits: 
«un des traits caractéristiques du symbole est la simultanéité des sens qu’il révèle» 
(Chevalier, 1982, p. xvi). En darrer lloc, hi ha la significació col·lectiva que fa que 
la majoria de símbols, per haver estat extrets de la natura o d’objectes fabricats 
essencials, tinguen un abast mundial com tot seguit veurem.

2.1.1.2.  Finalitat

La dimensió inconscient dels símbols ens ajuda a expressar allò que no pot ser 
dit en paraules i, per tant, els símbols constitueixen un mitjà ideal per a explicar i 
compartir la nostra vida interior: «Il incite alors l’inconscient à la participation: il 
engendre la vie et stimule son développement» (Chevalier, 1982, p. xv).

Per mitjà dels símbols deslliurem el nostre inconscient: «Les symboles permet-
tent par conséquent à des continus inconscients de se libérer, sans pour autant qu’ils 
deviennent conscients, […] parce qu’ils sont exprimés sous une forme cryptée dont 
le sens exige une interprétation» (Morel, 2004, p. 12-13).

Aquestes raons són les que han convençut les religions per a escriure, o més 
aviat encriptar, el seu missatge a través d’un llenguatge força simbòlic. També ho 
han fet les mitologies profanes. Els símbols:

a) Representen la riquesa d’allò invisible, d’allò que no pot ser explicat amb 
paraules.

b) Protegeixen els missatges perquè no són explícits, ni denotatius, ni exotèrics 
i, per tant, demanen ser dilucidats, estudiats i interpretats: «La parabole sert à pro-

Metamorfosis en el recull.indd   22Metamorfosis en el recull.indd   22 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 23

téger le message. Seuls ceux qui possèdent les qualités nécessaires pour l’accueillir, 
c’est-à-dire l’ouverture du cœur et de l’esprit, le reçoivent» (Morel, 2004, p. 15).

c) La dimensió esotèrica del símbol fa que només hi arriben els entesos per 
mitjà del treball i la reflexió, de manera que el missatge es grava millor que si fos 
donat clar i explícit: «Tout symbole se médite avant de devenir lumineux» (Morel, 
2004, p. 16).

Conéixer el símbol demana, doncs, comprendre’l i, per a fer això, cal conéixer 
moltes de les formes i dels contextos en què ha aparegut per a copsar quin sentit 
té en cada cas. Posem com a exemple el cavall. Si mai no n’he sentit històries mà-
giques, ni he llegit relats en què aparega, ni l’he vist representat figurativament, 
com podré rebre els estímuls suficients per a comprendre el símbol del cavall quan 
m’aparega? Sense connotació, cosa que s’aconsegueix gràcies al solatge de variades 
aparicions, no hi ha símbol: «En symbolique, connaître, c’est comprendre; ce n’est 
ni savoir, ni répéter ou appliquer» (Morel, 2004, p. 17).

2.1.1.3.  Anàlisi i funcions dels símbols

Els símbols són realitats subjectives que tenen un abast divers segons la quan-
titat de persones o grups humans capaços de percebre’n el sentit. Així, n’hi ha alguns 
que són comuns a tota la humanitat (per exemple, el cercle), d’altres que només 
són propis d’una cultura o d’una època (l’olivera) i, finalment, alguns que són 
exclusius d’un autor o obra i que, per tant, caldrà conéixer-los i interpretar-los.

Podem analitzar, partint d’aquestes conclusions, com es construeixen els sím-
bols (Morel, 2004, p. 13).

a) En primer lloc, des d’una perspectiva més individual, hi ha una percepció 
subjectiva i personal, és a dir, què desvela i significa en mi el símbol? Exemple: 
M’agrada el roig perquè és vibrant, atraient.

b) En segon lloc, hi ha símbols que són autèntics referents culturals, és a dir, 
què simbolitza tal objecte en la meua cultura? Exemple: En la meua cultura el roig 
simbolitza la passió, el desig.

c) En darrer lloc, hi ha una realitat objectiva que fa unir el símbol al seu referent, 
és a dir, per què s’ha relacionat una cosa amb l’altra? Exemple: El roig és el color de 
la sang, el color dels llavis, dels òrgans sexuals. 

Lògicament, com més estreta siga la línia que uneix el símbol amb el seu refent, 
més probabilitats d’abast universal hi haurà. Tant si és a escala individual com col·
lectiva, la realitat és que el símbol té moltes funcions. D’entre les principals, Che-
valier (1982, p. xviii-xxiii) destaca:

— L’exploradora: «Il permet […] de saisir d’une certaine manière une relation 
que la raison ne peut définir, parce qu’un terme en est connu et l’autre inconnu» 
(1982, p. xviii).

Metamorfosis en el recull.indd   23Metamorfosis en el recull.indd   23 9/6/20   17:499/6/20   17:49



24	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

— La substitutòria: conseqüència de l’anterior, el símbol és un substitut d’una 
pregunta o qüestió que tenim en l’inconscient (1982, p. xix). 

— La mediadora: entre elements separats, «il relie le ciel et la terre, la matière 
et l’esprit, la nature et la culture, le réel et le rêve, l’inconscient et la conscience» 
(1982, p. xix).

— La unificadora: de les experiències totals de l’home (religiosa, còsmica, so-
cial, psíquica) (1982, p. xx).

— La pedagògica i terapèutica: «le symbole exprime une réalité qui répond à 
des multiples besoins de connaissance, de tendresse et de sécurité» (1982, p. xx).

— La socialitzadora: en el sentit que cada grup social i cada època eleven alguns 
símbols al seu imaginari col·lectiu i els desenvolupen a través dels mites i de l’art 
(1982, p. xxi).

— La de ressonància i vitalitat: de fet, un símbol té més vitalitat com més actiu 
siga dins l’imaginari col·lectiu i individual, «la vitalité du symbole est d’autant plus 
active que le symbole s’accorde mieux à l’atmosphère spirituelle d’une personne, 
d’une société, d’une époque, d’une circonstance…» (1982, p. xxii).

— La transformadora de l’energia psíquica: ja que estimula i recondueix l’ener-
gia inconscient (1982, p. xxiii).

En definitiva, el símbol té un fort pes socialitzador i també psicològic. Gràcies 
a la solvència i al polifacetisme que genera, el símbol és un dels elements més re-
currents en la construcció social i col·lectiva d’un poble: «Le symbole a cette capa-
cité d’introduire en même temps au cœur de l’individuel et du social. Qui pénètre 
le sens des symboles d’une personne ou d’un peuple connaît par le fond cette 
personne et ce peuple» (Chevalier, 1982, p. xxii). I, sobretot, per al que a nosaltres 
ens interessa, el símbol ha estat l’eix vertebrador del mite.

2.1.1.4.  Relació entre el símbol i el mite

Chevalier recorda que «les mythes se présentent comme des transpositions 
dramaturgiques de ces archétypes, schèmes et symboles ou des compositions d’en-
semble, épopées, récites genèses, cosmogonies…» (Chevalier, 1982, p. xii).

Segons Jung (2015), un arquetipus és un prototipus de conjunts simbòlics que 
estan tan ancorats dins de l’inconscient que constitueixen una estructura sòlida, 
un engranatge. Gràcies a això, tots els éssers humans tenen interioritzat un seguit 
de símbols que els són comuns i gairebé innats: «les archétypes se manifestent 
comme des structures psychiques quasi universelles, innées ou héritées, une sorte 
de conscience collective; ils s’expriment à travers des symboles particuliers chargés 
d’une grande puissance énergétique» (Chevalier, 1982, p. xi). Jung, en qualitat de 
psiquiatre, analitzava els elements simbòlics que apareixien en els relats dels seus 
pacients, els quals eren incapaços d’explicar-se «racionalment» i, per tant, acudien 

Metamorfosis en el recull.indd   24Metamorfosis en el recull.indd   24 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 25

al mite o al símbol. D’aquesta manera, a través del símbol, Jung connectava amb 
l’inconscient d’aquests. 

Aquest inconscient reacciona de dues maneres distintes segons la influència de 
les estructures dels arquetipus. Per una banda, hi ha l’estructura esquizomorfa, en 
la qual l’individu s’identifica amb els déus i els herois i es produeix una certa alie-
nació perquè pretén copiar-los, fer-los servir com a model (Chevalier, 1982, p. 12). 
Per l’altra, hi ha l’estructura isomorfa, en què l’individu, en comptes de repetir o 
mimetitzar un model, el filtra, integra les estructures simbòliques i, per tant, es 
produeix el que, precisament, es coneix com a individuació. Són estructures que 
serveixen de guiatge a l’home per a conéixer totes les experiències humanes, per a 
assimilar-les, destriar-les i millorar-les, és a dir, «devenir lui-même» (Chevalier, 
1982, p. 12).

El primer cas era més propi de pacients com els de Jung; el segon, diríem que 
és el propi del bon lector/escriptor, que aprén a través dels personatges de ficció.

Els conjunts en què s’insereixen els arquetipus s’han anat concretant al llarg de 
la història en forma d’esquemes que es repeteixen en totes les cultures, bo i adme-
tent algunes variacions (rapte, incest, viatge, ostracisme, adulteri…).

2.1.2.  El mite

Les estructures simbòliques són inherents a la condició humana i es reforcen 
cada cop que ens exposem a un conjunt simbòlic (relat, quadre, escultura…). 
L’instrument més eficaç per a consolidar-les ha estat de manera unànime el mite, 
perquè intenta donar resposta a les qüestions fonamentals de l’existència humana, 
tant en l’ordre material com en l’espiritual. L’apel·lació als símbols i als mites en 
una societat s’ha vist històricament com un mitjà de legitimació de la seua cultura 
i de les seues estructures de poder.

Ara bé, és inqüestionable la pèrdua irreparable de referents mítics a què s’ha 
vist abocada la humanitat contemporània. Hereus com som del racionalisme i 
cientisme del segle xviii, del Renaixement i, de retop, fills del llegat platònic, no 
podem evitar ser escèptics respecte d’aquest complex entramat d’històries.

En la República, Plató és taxatiu: «Cal “desprendre’s violentament” de la poesia 
i del mite com si fossin “uns vells amors” per tal de passar del regne de la imitació 
al de l’original» (Duch, 1995, p. 66). Tanmateix, Plató no el desbanca completament. 
Fill d’una cultura amb una base mítica excelsa, valora la tradició clàssica d’autors 
com Homer i Hesíode (Duch, 1995, p. 76), i rep els mites com els seus contempo-
ranis del segle v aC, quan s’estancà el culte en la polis grega (Duch, 1995, p. 77), 
això és, com un factor cultural. Així, va tenir lloc una «humanització del mite» i 
llavors la mitologia esdevingué una disciplina que hom impartia a les escoles (Duch, 
1995, p. 77). L’ús platònic del mite quedarà relegat, doncs, a l’expressió de tot allò 

Metamorfosis en el recull.indd   25Metamorfosis en el recull.indd   25 9/6/20   17:499/6/20   17:49



26	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

que no pot ser demostrat empíricament. El mite, com sabem, té en Plató un ús 
narratiu i simbòlic:

Plató […] usa sovint narracions que literalment són falses, però que, amb tot, 
contenen unes veritats que solament poden expressar-se narrativament, perquè 
llur intenció és fonamentalment simbòlica. Sembla, segons la interpretació de 
Plató […] que els àmbits que no són directament accessibles a la comprovació 
empírica […] han de ser expressats, necessàriament, mitjançant el mythos (Duch, 
1995, p. 66-67).

Més endavant, l’home il·lustrat veurà en el mite un seguit de narracions de 
crims, adulteris, enganys, ambicions, luxúria, que seran incompatibles amb «l’es-
perit moralitzador i pedagògic de la Il·lustració» (Duch, 1995, p. 40). Per a molts, 
els pobles que continuen seguint el guiatge dels referents mitològics són, no només 
al segle xviii, sinó ja entrat el segle xxi, intel·lectualment i moralment inferiors als 
pobles avançats i racionalitzats, perquè aquells «dissortadament, hagueren de fer 
llur camí històrico-cultural sense el guiatge suprem i terapèutic de la raó» (Duch, 
1995, p. 40), de manera que «hagueren de submergir-se en les foscors dels mites, 
és a dir, en la corrupció i la ignorància més abjectes» (Duch, 1995, p. 40).

Ara bé, la causa que ens duu a nosaltres a emprendre aquesta obra és precisament 
l’aposta per tot allò mític que va dur a terme una autora tan cèlebre com Rodoreda. És 
a dir, que, malgrat la quantitat de detractors i de mala fama que encara hui sosté en 
general Occident envers l’univers mític, trobem autors, estudiosos, antropòlegs, músics, 
etc., que abonen tornar a les arrels mítiques de l’home en un esforç per a treballar i 
aprofundir en els problemes universals que comporta l’existència humana a partir del 
gran ventall de recursos simbòlics que proporciona el coneixement dels mites. 

A priori, i amb una certa ironia, Mircea Eliade, citat per Arnau, afirma que 
«l’originalitat de l’home modern, la seva novetat en relació amb les societats tra-
dicionals, rau precisament en la voluntat de considerar-se com un ésser únicament 
històric, en el desig de viure en un cosmos dessacralitzat» (Arnau, 1990, p. 27). Però 
Mercè Rodoreda no es conformarà, com deia ella, a contar històries. Sovint adver-
tia que no era una cronista, sinó una creadora i, per això, les seues darreres obres 
i els seus contes estan tenyits d’una aura diferent: «Aconsegueix reflectir un univers 
primitiu, carregat d’una força imprecisa, tan desconeguda com poderosa, que pro-
voca por, pànic sovint, en el protagonista de la ficció» (Arnau, 1990, p. 27). Rodo-
reda finalment es decanta per l’evocació de la sacralització (Arnau, 1990, p. 27), 
per a acarar l’home a les veritats perdurables o oblidades en un exercici per a de-
mostrar-ne la profunditat i universalitat (Arnau, 1990, p. 168-169).

Tenint en compte l’afecció que Rodoreda manifesta pel recurs, cal qüestio-
nar-nos amb més precisió sobre què és concretament un mite i per què va nàixer 
en un moment de la història. 

Metamorfosis en el recull.indd   26Metamorfosis en el recull.indd   26 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 27

Al llibre Premiers pas dans la mythologie, Bost-Fievet és clara: el mite és una 
faula, un relat. Històricament, el naixement del mite s’ha explicat per confrontació 
amb el logos, atés que ambdós han intentat respondre a «les grans preguntes que 
es feien els humans» (Bost-Fievet, 2013, p. 12). Ara bé, difereixen en el mètode. Els 
mites parteixen del costat sobrenatural i imaginari de l’home, i per a això empren 
les històries, els relats i l’art per a vehicular el seu missatge. El logos, en canvi, par-
teix del costat més racional i, precisament, intenta explicar a partir d’hipòtesis 
racionals els fets científics, allò que es pot calcular, la mida dels astres, l’energia del 
vent, etc.

Lluís Duch s’aproxima filològicament a la qüestió: «La significació original de 
mythos es mouria a l’entorn dels termes pensament, representació» (Duch, 1995, 
p. 57); de fet, originalment els mots mythos i logos estarien emparentats i signifi-
carien ’paraula, discurs parlat’ (Duch, 1995, p. 58). El logos remetria a la paraula 
«pensada, significativa i argumentadora», a la paraula analítica, de càlcul, discussió 
i reflexió (Duch, 1995, p. 58), mentre que el mite «indicaria la paraula poderosa, 
autoritativa, autoevident, reveladora de la divinitat, que crea amb poder i plenitud 
allò que evoca» (Duch, 1995, p. 58). Amb el pas del temps, el logos va anar guanyant 
pes sobre el mite, el qual començà a connotar-se negativament: «en el segle v abans 
de Crist, el terme mite va anar prenent una significació negativa, que es trobava 
directament emparentada amb allò que no és veritat, que és radicalment fals» 
(Duch, 1995, p. 64). «A poc a poc, hom accentuarà la significació desqualificadora 
d’aquest terme en la llengua grega» (Duch, 1995, p. 65), cosa que hem pogut com-
provar anteriorment amb els comentaris de Plató.

A l’hora de caracteritzar el mite, Duch és ben precís. En primer lloc, parla de 
la inconsistència que té, és a dir, de la facilitat que té el mite per a afegir nous ele-
ments, «matisos, modulacions, la qual cosa significa que […] constantment es 
troba sotmès a inacabables processos de metamorfosi i transformació» (Duch, 
1995, p. 42). El mite no és, doncs, un relat tancat. L’autoria col·lectiva i la transmis-
sió oral ajuden a mantenir-lo viu i constantment renovat. 

El mite naix arran de l’estranyesa profunda que experimenten els humans 
envers la vida i el món: «L’estranyesa provoca perplexitat, i aquesta, al seu torn» 
ens dona a entendre que la vida humana «és complexa, inaprehensible en una 
sola direcció» (Duch, 1995, p. 44). Aquesta extensió i riquesa que té el mite se 
situa als antípodes del pretés «racionalisme occidental» que precisament s’entes-
ta en la «reducció, l’elecció partisana i empobridora de la pars pro toto, la qual 
comporta, en el fons, l’anorreament de la humanitat de l’home, que és policèn-
trica, contradictòria, polifacètica» (Duch, 1995, p. 44). En conseqüència, el mite 
s’erigeix com un discurs en què es poden condensar totes aquestes tessitures i, 
per tant, una de les seues característiques és la de la «integració explicativa» 
(Duch, 1995, p. 44).

Metamorfosis en el recull.indd   27Metamorfosis en el recull.indd   27 9/6/20   17:499/6/20   17:49



28	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

A més a més, el mite ens permet copsar d’una manera ràpida «el sentit més 
profund de les realitzacions culturals d’un àmbit geo-històric determinat» (Duch, 
1995, p. 45), ja que abraça nombroses funcions —com tot seguit veurem—, entre 
les quals hi ha les funcions polítiques, les historicosocials, les estètiques, les reli
gioses… És un discurs força ric etnològicament parlant: 

Cal dir que els mites són, teòricament, multifuncionals: en ells coexisteixen 
diverses menes de motivacions […]. En definitiva, el mite és, alhora, significatiu 
i insignificant des de diverses perspectives. Totes elles són aprofitables en allò que 
afirmen i no prou ajustades a la realitat en allò que exclouen» (Duch, 1995, p. 81). 

En resum, «el discurs mític no és demostratiu, sinó que ofereix una evidència 
[…] visionària (Duch, 1995, p. 45). Coneixent els mites i els ritus d’una cultura, 
podem accedir ràpidament a continguts històrics, religiosos, festius, drames col·
lectius, gustos estètics, que, tot i això, com ens preveu Duch, caldrà contrastar.

Parlem ara de les funcions que acompleix el mite. Mite i símbol per formar 
part d’una mateixa cadena comparteixen força funcions, tot i que el mite com a 
discurs complet en si mateix és capaç de dur-ne a terme algunes d’úniques i més 
àmplies que els símbols. 

Els mites comparteixen algunes funcions amb els símbols (vegeu l’apartat «Anà-
lisi i funcions dels símbols») en la mesura que són unes narracions esculpides 
sobre pilars simbòlics. En aquesta línia, Assumpció Bernal apunta: «L’expansió 
(llegiu transformació) del mite en qualsevol relat va paral·lela a l’expansió/trans-
formació dels símbols que el constitueixen i es concreten d’acord amb el context 
historicocultural on s’insereixen, de manera que el mite es reconstrueix a partir 
dels símbols que implícitament dirigeixen el sentit del relat» (Bernal, 1998, p. 67). 
Així, per exemple, el mite, igual que el símbol, també acompleix una funció socia
litzadora, atés que narra relats èpics o fundacionals d’una societat: «Chaque peuple 
se reconnaît dans la légende partagée de ses origines, qui lui confère une généalo-
gie sacrée et remarquable» (Bost-Fievet, 2013, p. 12). Com el símbol, el mite repre-
senta un relat esquemàtic que es repeteix (incest, purificació…) i que cada grup 
humà ha codificat d’una manera, «il s’agit d’un langage certes merveilleux, mais 
très codifié, institutionnalisé» (Bost-Fievet, 2013, p. 12-13); per tant, té un valor 
col·lectiu. En el costat oposat, el mite també té una funció psicològica i individual, 
ja que és un llenguatge únic que no podem descodificar racionalment, s’acompanya 
de símbols, de nombroses intuïcions, sentits «que nous pouvons étudier mais sans 
jamais pouvoir le déconstruire pour le comprendre, le substituer à un autre lan
gage» (Bost-Fievet, 2013, p. 13). Es tracta, doncs, de «besoins profonds de l’âme 
humaine» (Bost-Fievet, 2013, p. 14). De fet, des del camp de la psicoanàlisi, Jung 
confirma que els mites s’han format a partir dels arquetipus, és a dir, de conjunts 
simbòlics —complexos, prohibicions, desitjos— que estan en la nostra ment i que 

Metamorfosis en el recull.indd   28Metamorfosis en el recull.indd   28 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 29

necessiten ser d’alguna manera expiats a través dels mites, com ara l’incest a partir 
d’Èdip.

Com recorda Chevalier:

Les archétypes seraient […] comme des prototypes d’ensembles symboliques, 
si profondément inscrits dans l’inconscient qu’ils en constitueraient comme 
une structure, des engrammes, selon le terme de l’analyste zurichois. Ils sont 
dans l’âme humaine comme des modèles préformés, ordonnés et ordonnateurs, 
[…], c’est à dire des ensembles représentatifs et émotifs structurés, doués d’un 
dynamisme formateur (1982, p. xi). 

En resum, mite i símbol comparteixen una funció social i psicològica.
A banda de les funcions que comparteix per extensió el mite amb el símbol, 

n’hi ha d’altres que són gairebé exclusives dels mites. En primer lloc, tenim la fun-
ció comunicativa, «és la preeminent» (Duch, 1995, p. 49). El mite serveix per a 
expressar emocions, per a parlar dels orígens, per a plasmar la història, per a refor-
çar l’esperit col·lectiu, per a treballar el plaer i els referents estètics, etc. Hi ha, en 
segon lloc, la funció etiològica (Bost-Fievet, 2013, p. 13), és a dir, la de la recerca 
de l’origen, bé del naixement d’un poble, bé de la vida i dels seus éssers. En tercer 
lloc, tenim la funció històrica (o historicosocial, segons Duch [1995, p. 82]), ja que 
els mites sovint justifiquen l’ordre polític i social d’una comunitat (Bost-Fievet, 
2013, p. 13). En quart lloc, el mite busca transcendir la realitat: es tracta de sacra-
litzar-la i universalitzar el comportament humà (Duch, 1995, p. 49). En cinqué lloc, 
el mite té la funció de legitimar, justificar i fonamentar determinats esdeveniments, 
accions i llocs importants en la vida de l’individu i del grup (Duch, 1995, p. 51). 
«El mite exerceix una funció de model fonamental, on es troba la legitimació últi-
ma de l’existència humana» (Bernal, 1998, p. 65). Això equival a dir que la finalitat 
més pròpia és la de la justificació de les relacions i de les institucions que regulen 
la vida humana en un lloc concret per tal de sacralitzar-les (Duch, 1995, p. 51). 
Amb relació a aquest fet, Duch atribueix al mite funcions polítiques: «els mites són 
l’expressió d’un narcisisme primari i col·lectiu i, en aquest sentit, serveixen per a 
l’autorepresentació de la consciència d’identitat de les comunitats humanes» (Duch, 
1995, p. 82).

El mite, així mateix, ha exercit d’una manera primordial «tot un conjunt de 
funcions de tipus cultual, ja que transmet veritats de tipus religiós i estableix cri-
teris decisius a l’entorn de les qüestions de la culpa i de la innocència» (Duch, 1995, 
p. 82). De fet, és a través dels mites que hem conegut el llinatge dels déus de les 
diferents mitologies i que els humans hem anat instituint-ne el culte.

Finalment, els mites tenen un valor narratiu indubtable. I aquesta és la seva 
gran conquesta. Mentre contem històries, divertim els nostres oients (funció lúdi-
ca) i els ensenyem (funció didàctica) (Bost-Fievet, 2013, p. 15).

Metamorfosis en el recull.indd   29Metamorfosis en el recull.indd   29 9/6/20   17:499/6/20   17:49



30	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

2.1.2.1.  Personatges i tipus de mites

Bost-Fievet (2013, p. 17) recorda, citant Dumezil, que, en els mites grecs, quan 
hom imaginava els déus de l’Olimp, estava fent un exercici de translació de les 
estructures socials i polítiques de la terra al cel. De fet, seguint el mateix estudiós, 
els déus representaven uns camps ideològics que es corresponien amb una divisió 
tripartida de les societats. Una correspondència entre les societats a la terra i els 
déus del panteó. Així:

— Hi havia divinitats amb sobirania política i religiosa com a la terra hi havia 
senyors nobles i clergues.

— Hi havia divinitats que eren guerreres, com també hi havia persones en el 
món antic i medieval que es dedicaven a l’ofici de la guerra.

— Hi havia divinitats de la fecunditat i de la producció de la mateixa manera 
que hi havia productors i agricultors.

Marchese i Forradellas exposen al seu Diccionario de retórica, crítica y termi-
nología literaria (1991) una entrada de mite que va més enllà d’aquesta divisió. Els 
estudiosos, que en la seua obra citen el cèlebre Northrop Frye, apunten directament 
el cicle solar com l’eix organitzatiu de la vida humana i, per extensió, de la vida 
orgànica. Seguint aquest raonament, és a partir del Sol, «único modelo de signifi-
cado», que s’han construït els mites. Basant-se en les quatre fases més característi-
ques del recorregut solar (primavera, estiu, tardor i hivern), Marchese i Forradellas 
descriuen les tipologies de mites, els personatges i els gèneres literaris (1991, 
p. 269-270), així:

— La primavera: acull els mites del naixement, de la victòria i de la fecunditat 
i es correspon amb l’arquetipus de romanç. Pel que fa als personatges, hi apareix 
el naixement de l’heroi i la figura del pare i de la mare.

— L’estiu: representa el zenit, el matrimoni, l’apoteosi i l’entrada al paradís. Es 
correspon amb la comèdia, el gènere pastoral i l’idil·li. Poden aparéixer tots els 
personatges que es relacionen amb aquests esdeveniments (déus i herois), a més 
d’alguns de secundaris, com ara l’amic i l’esposa.

— La tardor: fa referència a les vespres de la mort i es relaciona amb la traïció, 
la mort i el sacrifici. La tragèdia i l’elegia serien els gèneres que hi correspondrien. 
Com a personatges secundaris tenim la figura de la sirena i del traïdor.

— L’hivern: representa l’obscuritat i la dissolució. Acompanya els mites del 
diluvi, de la tornada i de la derrota. Com a personatges secundaris poden sortir 
l’ogre i la bruixa.

En resum, hi hauria una correlació entre els personatges mítics i els actors 
socials (Bost-Fievet, 2013, p. 17) i entre els tipus de mites i el cicle solar (Marchese 
i Forradellas, 1991, p. 269-270).

Metamorfosis en el recull.indd   30Metamorfosis en el recull.indd   30 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 31

2.1.2.2.  Conclusió

Els mites són relats que, en general, acompleixen dues funcions: una expli-
cativa (per confrontació amb el logos) i una altra de més estètica o psicològica, 
que fa de boc expiatori de l’inconscient. Així, les funcions social, col·lectiva, etio
lògica o històrica es relacionen amb la funció general explicativa, mentre que la 
funció estètica i de plaer es relaciona amb les susdites funcions psicològiques i 
narratives. 

Hi ha molts tipus de mites, cadascun dels quals arreplega un conjunt d’arque-
tipus, d’accions, de personatges i de símbols que es repeteixen. D’entre els que hem 
esmentat fins ara, en destaca un. Hi ha un símbol força recurrent en la tradició 
mítica que ocuparà d’ara endavant el motiu central de la nostra recerca. Parlem de 
les metamorfosis. En els apartats següents tractarem de donar una definició àmplia 
d’aquest concepte i també d’alguns símbols molt pròxims, com ara l’avatar, la 
transmigració o metempsicosi i la transformació. Havent comprés les diferències 
i les similituds entre aquests símbols i la metamorfosi, aplanarem el camí per a 
dilucidar millor el nostre símbol (metamorfosi) i no confondre’l en l’anàlisi de les 
obres. 

2.2. L a metamorfosi i els altres símbols veïns

2.2.1.  La metamorfosi

La metamorfosi és el símbol universal de transformació. L’etimologia del mot 
prové del grec meta (’canvi’) i morphosis (’forma’) (Martin i Ronnberg, ed., 2011, 
p. 774). Es tracta, a grans trets, d’un procés de canvi en què, a diferència de l’avatar, 
l’ésser conserva la seua ànima, la qual, lògicament, es pot trastocar a causa del 
canvi físic. Per tant, el canvi de forma implica una modificació de la personalitat 
original. En tot cas l’ànima és conscient del canvi que ha experimentat (no com en 
el cas de l’avatar): «Les changements de forme semblent même ne pas affecter les 
personnalités profondes qui gardent en général leur nom et leur psychisme» (Che-
valier, 1982, p. 630). 

Per què les metamorfosis han esdevingut un leitmotiv corrent tant en els relats 
antics com en els més moderns? La generalització de l’ús d’aquest motiu la devem 
al seu poder dinàmic, a la seua capacitat de representar en un sol gest una gran 
transformació. De fet, Brunel considera la metamorfosi en si mateixa un mite. En 
el llibre Le mythe de la métamorphose (1974), explica la relació entre mite i meta-
morfosi: [el mite és] un «ensemble dynamique de symboles, archétypes et de schè-
mes, système dynamique qui, sous l’impulsion d’un schème, tend à se composer 
en récit» (Brunel, 1974, p. 10-11). De la mateixa manera, la metamorfosi també 
està formada per un esquema general que es repeteix en múltiples relats. L’esque-

Metamorfosis en el recull.indd   31Metamorfosis en el recull.indd   31 9/6/20   17:499/6/20   17:49



32	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

ma, segons Brunel, és un «squelette dynamique, le canevas fonctionnel» (1974, 
p. 9), «une géneralisation dynamique et affective de l’image» (1974, p. 10). Igual 
que el mite és un conjunt de símbols i esquemes, en totes les metamorfosis s’insis-
teix en un esquema de modificació sobre la base d’elements simbòlics i arquetípics. 
Així, segons Brunel, finalment els pobles i les religions entronitzen les històries 
sagrades de les metamorfosis i les concentren «en un ensemble» per a esdevenir en 
elles mateixes un mite central. Citem Brunel:

On ne tardera pas à s’apercevoir que, s’il existe un schème de la modification, 
le mythe de la métamorphose le dépasse infiniment et qu’il révèle le plus souvent 
une combinaison de schèmes divers (1974, p. 10).

A nos yeux, en effet, les histoires sacrées de métamorphoses, singulières selon 
les peuples et les religions, se composent en un mythe central, en un «ensemble» 
(1974, p. 11).

Recapitulem tot l’anterior. Per una banda, la metamorfosi és un símbol uni-
versal de transformació. Es basa en un canvi de forma de l’ésser, el qual manté, 
però, el seu món interior: 

Jo, però, encara que era un perfecte ase, conservava el meu enteniment humà 
(Apuleu, 1999, p. 59).

I quan a l’aigua es veu reflectides la cara i les banyes / […] i les llàgrimes vessa 
/ per un rostre aliè; tan sols conserva la pensa (Ovidi, 2008, p. 77).

Per una altra banda, Brunel ha anat més enllà de la consideració de símbol i 
l’ha categoritzat com a mite. Per què? Per la seva solvència. Segons Brunel, de tots 
els tipus de mites que hi ha, el mite de la metamorfosi podria articular-ne cinc: 
el mite del creixement, els mites antropogènics, els mites etiològics i cosmogònics, 
els mites de la degradació i els mites palingenètics. 

2.2.1.1.  La metamorfosi com a mite

El mite del creixement està estretament lligat a l’evolució humana. La nostra 
vida se’ns revela com una transformació contínua. I les causes d’aquesta trans-
formació les devem a la confrontació original entre l’estabilitat i el dinamisme. 
Partir del que som i adaptar-nos al que volem ser constituiria la lògica del crei-
xement:

Il repose sur la vieille idée d’unité fondamentale de l’être attesté par la mul-
tiplicité de formes et de structures que le psychisme et la matière sont capables 

Metamorfosis en el recull.indd   32Metamorfosis en el recull.indd   32 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 33

d’assumer. […] La vraie métamorphose exprime elle, l’apparition de qualités 
différenciées, permanentes et prophétiques (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 774).

Metamorfosi i evolució van lligades: «La métamorphose […] considérée comme 
partie intégrante d’un enchaînement évolutif normal, censé réfléchir le déploiement 
progressif des structures et potentiels sous-jacents […] de l’être» (Martin i Ronnberg, 
ed., 2011, p. 774).

Si, de fet, com diu Duch (1995, p. 70), «l’existència humana i del cosmos era 
una lluita constant», l’ésser humà ha d’estar atent i subjecte als canvis per a poder 
superar les adversitats i les alteracions del medi:

El procés de construcció de l’autonomia personal és en definitiva un procés 
d’autoreconeixement i resolució de la pròpia identitat. Les metamorfosis […] 
en tradueixen les crisis que inevitablement comporta aquest procés i llur petjada en 
l’ànima humana (Bernal, 1998, p. 69).

Seguint la línia dels mites de creixement, hi hauria els mites antropogènics, els 
quals no únicament serveixen per a explicar l’ésser humà i la seua natura, sinó per 
a crear models d’homes i de dones exemplars:

Il ne faut pas s’imaginer qu’on raconte les mythes cosmogoniques et anthro-
pogoniques uniquement pour satisfaire à des questions comme celle-ci: qui 
sommes-nous? D’où venons-nous? De tels mythes constituent aussi des exemples 
à suivre lorsqu’il s’agit de créer quelque chose, ou de restaurer, de régénérer un 
être humain.

Descriptif, étiologique, exemplaire, le mythe de la métamorphose, mythe 
génésique, est nécessairement du nombre des mythes anthropogoniques (Brunel, 
1974, p. 63).

Els mites etiològics i cosmogònics són els que expliquen els orígens i les carac-
terístiques de l’Univers, dels seus fenòmens i dels seus éssers (plantes, humans i 
animals). En Les metamorfosis, Ovidi manlleva el motiu de les metamorfosis a la 
tradició mitològica precedent i, mitjançant la paraula poètica, justifica i embelleix 
la naturalesa d’alguns éssers, plantes, fets, etc. La vinculació implacable entre l’ho-
me i la natura d’aquests relats dona fe de la fascinació profunda del primer sobre 
la segona. Així, segons Martin, la metamorfosi representaria un romanent del pen-
sament animista dels primers temps: 

La metamorfosis es la expresión de una relación profunda del hombre con 
la naturaleza y la huella del pensamiento animista del hombre de los primeros 
tiempos; su imaginación, despertada por un detalle o por la característica par-
ticular de una planta o un animal, inventa un relato para explicar, por ejemplo, 

Metamorfosis en el recull.indd   33Metamorfosis en el recull.indd   33 9/6/20   17:499/6/20   17:49



34	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

el aspecto guerrero de la abubilla, con su largo pico en forma de jabalina y su 
copete (1996, p. 291).

Quan no hi ha una explicació racional a un dubte existencial, no ens queda 
més que forjar-ne una fabulació. Així, és curiós com d’un mateix mite sobre els 
orígens les cultures n’han fet tantes versions. El més important en aquest cas no és 
buscar la causa del mite, sinó la condició mental dels homes que l’han creada:

Les mythes n’expliquent jamais les faits qu’ils essaient d’élucider, ils jettent 
incidemment de la lumière sur la condition mentale des homes qui les ont inven-
tés ou qui y ont cru; et après tout, l’esprit humain n’est pas moins digne d’être 
étudié que les phénomènes de la nature dont, en fait, il ne peut être absolument 
distingué (Brunel, 1974, p. 60-61).

Ens trobem, doncs, davant dels mites etiològics i cosmogònics (Martin, 1996, 
p. 291). 

Hi ha, així mateix, els mites de la degradació. Estan relacionats amb el complex 
de culpabilitat, amb el castic i amb la degradació pròpiament dita de la condició 
humana dels personatges. En molts casos, l’individu experimenta una animalitza-
ció, metàfora de la inferioritat a què s’ha vist sotmés. A més, en la majoria de casos, 
els personatges es metamorfosen esperant que, amb la transformació, es redimisca 
la seua culpa i al capdavall s’esdevé tot el contrari. El canvi no és sinó una font més 
gran de turment i culpabilitat. El cas de la metamorfosi kafkiana n’és el paradigma, 
com tot seguit apunta Brunel:

En transgressant un interdit, la métamorphose constitue une faute qui ap-
pelle un châtiment; mais elle constitue aussi un châtiment lui-même. Telle est 
l’impasse où se trouve Grégoire Samsa. Il croyait par la métamorphose échapper 
à une faute, et il n’est métamorphosé que pour expier cette faute (1974, p. 157).

La métamorphose est ressentie comme un appauvrissement de l’être humain, 
privé de libéré, de parole, éventuellement menacé dans sa virilité, voué à une vie 
plus courte… (1974, p. 160).

Per acabar, seguint Brunel, hi ha els mites palingenètics, en què hom renuncia 
a la seua existència present abans que s’acabe i es llança a viure una altra vida. 
Aquesta metamorfosi ens pot ajudar a renovar la nostra vida. En molts relats, de 
fet, significa un parèntesi —que el pot conduir a la mort o no— en el món dels 
vius que permet el passatge a una altra vida. Tenir l’oportunitat de viure dues rea
litats, dues dimensions, representa un enriquiment vital. «Qui soc»:

Metamorfosis en el recull.indd   34Metamorfosis en el recull.indd   34 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 35

Cette question pourrait être reprise par tous ceux qui, à travers l’expérience 
de la métamorphose, on été pris de vertige devant la complexité de leur personne, 
la multiplicité de leur existence, les replis où ils se dissimulaient, non plus à la 
mort, mais à eux-mêmes» (Brunel, 1974, p. 174).

Ara bé, qui, com o què ens fa canviar? Com es pot engegar la transformació?
Com bé apunta Corinne Morel, les metamorfosis, sobretot prenent com a base 

la cultura grecoromana, són un símbol de poder dels déus sobre els humans. De 
fet, la història de Zeus, pare de tots els déus, és gairebé la història de les seues me-
tamorfosis. Les metamorfosis sobre els humans són sovint imposades per les divi-
nitats, bé de manera benèvola (sublimació i elevació, ascens), bé de manera puni-
tiva (descens) (Morel, 2004, p. 599), com quan un déu o deessa irats i orgullosos 
castiguen per voluntat pròpia un mortal:

Ces métamorphoses peuvent être ascendantes ou descendantes, suivant 
qu’elles représentent une récompense ou un châtiment ou suivant les finalités 
auxquelles elles obéissent. Ce n’est point pour se punir que Zeus se transforme 
en cygne auprès de Leda (Chevalier, 1982, p. 630).

Es el procedimiento de intervención divina más corriente para vengar la 
moral escarnecida, castigar la hibris de los orgullosos o las afrentas personales 
a algún dios (Martin, 1996, p. 290).

On peut considérer la transfiguration de Jésus en Christ, fils de Dieu, com-
me un processus de métamorphoses ascendantes et successives vers la divinité 
(Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 776).

Aquesta mena de metamorfosis, efectuades per designi diví, són típiques dels 
relats clàssics com el d’Ovidi. Actualment, però, les metamorfosis s’efectuen de 
manera natural sense la mediació d’un déu, com ocorre en els contes de Rodoreda 
o La metamorfosi de Kafka.

Fins ara hem vist la funcionalitat, la gran varietat de recursos temàtics que 
abracen els mites, la possibilitat que ens permet de donar obertura al psiquisme 
humà. Aprofundirem ara en les possibilitats que ofereix aquest recurs en la narra-
tiva rodorediana.

2.2.1.2.  Metamorfosi i metàfora

És el moment de contestar una pregunta clau: per què fem servir hui dia les 
metamorfosis en els relats?

Les metamorfosis permeten representar la paradoxal condició humana: d’una 
banda, la confrontació ment i cos; de l’altra, dins la ment, la contradicció entre 

Metamorfosis en el recull.indd   35Metamorfosis en el recull.indd   35 9/6/20   17:499/6/20   17:49



36	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

idees oposades (el trànsit continuat entre bé i mal, la tristesa i l’eufòria), i, finalment, 
l’enfrontament entre l’ésser humà i la natura. En resum, tenim per moltes bandes 
una confrontació original: «Chacun de nous change, au cours de son existence, 
mais tout change aussi autour de lui» (Brunel, 1974, p. 7). La naturalesa, així mateix, 
també presenta aquests canvis, com és conegut, la larva esdevé crisàlide. Molts 
escriptors reivindiquen la natura com a fonament de la metamorfosi: 

Il n’est pas impossible d’être témoin d’une déviation anormale dans le fonc-
tionnement latent ou visible des lois de la nature. Effectivement, si chacun se 
donne la peine ingénieuse d’interroger les diverses phases de son existence […] 
il ne se souviendra pas […] que, tel jour, pour parler premièrement de choses 
objectives, il fut témoin de quelque phénomène qui semblait dépasser et dépas-
sait positivement les notions connues fournies par l’observation et l’expérience, 
comme, par exemple, les pluies de crapauds […]. Admettons qu’il plaisante 
[…]. Pourra-t-on en dire autant de Goethe parti à la recherce de l’archétype de 
la plante ou de la bête pour étudier la métamorphose dans les règnes animal et 
végétal? Avouons-le: il peut arriver que l’extraordinaire se révèle fort ordinaire 
(Brunel, 1974, p. 6).

Mitjançant la metamorfosi podem combinar en un mateix individu conceptes 
materialment incompatibles com ara l’alteritat i la identitat, la fantasia i la realitat, 
el «sens et non-sens» (Brunel, 1974, p. 6), en definitiva, nocions contràries.

Aquest fet lliga amb la utilització creixent de la metamorfosi en la literatura 
contemporània. Com afirma Gregori, «la mirada subjectiva» (Gregori, 1998, p. 282) 
és la talaia des d’on presentem tant el món interior com l’exterior de manera que el 
primer acaba deformant el segon. Aquest fenomen d’una manera o d’una altra es-
devé desconcertant, ja que estem habituats a percebre la realitat exterior de manera 
objectiva, mitjançant l’ordre i la raó, a la qual cosa ha contribuït la mirada històrica 
del narrador-déu. Tanmateix, la subjectivitat (la mirada subjectiva) ha travessat aquest 
esquema mental i l’ha fet trontollar: «La realitat, per tant, incorpora la passió, l’al·
lucinació, les creences i els somnis, i lluny d’aquell afany de verificació objectiva i 
racional, instaura una visió del món basada en les interioritats de l’ànima humana» 
(Gregori, 1998, p. 282). En paraules de J. M. Le Clézio: «La réalité n’a pas tellement 
d’importance, ce qui compte, ce sont les mouvements venus de l’intérieur, les pulsa-
tions qui sortent du tréfonds» (Gregori, 1998, p. 282-283).

Fet i fet, en el segle xx els elements fantàstics adopten cada cop un caràcter més 
natural. Recordem de quina manera tan brutal i alhora espontània Gregor Samsa 
es desperta un matí i intenta alçar-se, com parla…, la família reacciona, certament, 
però no per l’estranyesa de veure’l com un monstre, sinó per la seua inutilitat, 
perquè no pot anar a la feina. La metamorfosi s’ha efectuat i sorprenentment nin-
gú no sembla perplex pel canvi, sinó més aviat resignat:

Metamorfosis en el recull.indd   36Metamorfosis en el recull.indd   36 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 37

La métamorphose finit par apparaître au lecteur comme un phénomène 
naturel, grâce, en particulier, à la banalité de l’entourage. C’est que le héros […] 
ne s’étonne jamais. Nous sommes contraints, nous lecteurs, d’épouser son point 
de vue […] nous sommes obligés de contempler sans surprise ce qui nous ébahit 
(Brunel, 1974, p. 18).

Kafka, igual que Rodoreda, acabarà per fer-nos desdibuixar l’oposició clàssica 
entre un fet normal i un fet extraordinari. Els mites grecs ja compatibilitzaven les 
dues dimensions de l’ésser de manera natural. I de nou, els grans autors del segle xx 
en repetiran l’esquema. S’ha superat la dualitat món realista – personatges reals 
– fets quotidians i món fantàstic – personatges imaginaris – fets sobrenaturals. 
Nosaltres, com a bons lectors, caldrà que acceptem aquests fets sobrenaturals i 
haurem de creure en la versemblança que tenen: 

La métamorphose se présentera bien souvent comme une explication, intro-
duisant à côté de la causalité simple une causalité seconde, et bientôt première. 
[…] Sous couleur de civilisation, sous prétexte de progrès, on est parvenu à 
bannir de l’esprit tout ce qui se peut taxer à tort ou à raison de superstition, de 
chimère; à proscrire tout mode de recherche de la vérité qui n’est pas conforme 
à l’usage (Brunel, 1974, p. 6-7).

T. Todorov considère que La métamorphose de Kafka marque un tournant 
dans l’évolution du genre fantastique […] un fantastique domestiqué et par 
conséquent débarrassé des conventions inutiles et périmées au profit de ce seul 
objet fantastique, l’homme (Brunel, 1974, p. 18-19).

I sobre aquesta aparició del món fantàstic encara hi ha, a més, dues interpre-
tacions; dues lectures que poden concórrer quan hi ha motius fantàstics en una 
obra. D’una banda, la lectura al·legòrica, que és aquella en què l’element fantàstic 
es pot traduir a un element real o en què «le sens allégorique se trouve parfaitement 
explicite» (Brunel, 1974, p. 40). Té un sentit «amagat». De l’altra, hi ha la visió 
poètica de l’element fantàstic. La lectura poètica està fonamentada en la metàfora, 
en quelcom que és incorruptible, incapaç de ser traduït, en definitiva, una expres-
sió única.

Aquesta segona visió no constreny tant la significació del text, l’obri a moltes 
interpretacions i, per tant, lògicament l’enriqueix. És aquesta, precisament, la línia 
que hem seguit en el nostre treball i que ens condueix a considerar la màxima 
cèlebre de Pierre Brunel «la métamorphose n’est qu’une métaphore». A través de 
la metamorfosi els escriptors aconsegueixen recrear aquells conceptes, emocions i 
traumes de la fràgil condició humana que una paraula sola no podria assumir i, 
en canvi, per mitjà d’un símbol o un arquetipus sí que podem desenvolupar i, fins 
i tot, dotar d’una certa amplitud i autonomia. Malauradament, no tenim mots per 

Metamorfosis en el recull.indd   37Metamorfosis en el recull.indd   37 9/6/20   17:499/6/20   17:49



38	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

a definir-ho tot i és justament en aquest terreny tan pantanós on se situen sovint 
les grans veritats: «Darrera del mirall hi ha el somni; tots voldríem atènyer el som-
ni, que és la nostra més profunda realitat, sense trencar el mirall» (Rodoreda, 2006, 
p. 27-28).

Aquesta veritat profunda, segons Brunel, ens pot ser revelada mitjançant el 
mite i la poesia; per tant, en petita instància, mitjançant la metamorfosi i els seus 
símbols:

La poésie comme le mythe est inaliénable. Le plus humble des mots, la plus 
étroite compréhension de plus étroit des signes, est messager malgré lui d’une 
expression qui nimbe toujours le sens propre objectif. Bien loin de nous irriter, 
ce «luxe» poétique, cette impossibilité «à démythifier la conscience» se présente 
comme la chance de l’esprit, et constitue ce beau risque à courir (1974, p. 44).

Les metamorfosis esdevenen, en definitiva, eines de doble tall. Per una banda, 
acompleixen la funció d’entendre i explicar els canvis psicològics de l’ésser, la seua 
individuació, la seua condició paradoxal i, per l’altra, com a metàfores, inclouen 
l’element fantàstic i el naturalitzen:

Les mythes abondent en histoires de dieux transformant d’autres créatures 
en humains, en animaux, parfois en arbres, en fleuves ou en fleurs. Ces trans-
formations ont permis de mettre en forme les dynamiques psychologiques les 
plus hétéroclites (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 774).

2.2.1.3.  Tipus de metamorfosis

En el llibre Premiers pas dans la mythologie (2013), Mélanie Bost-Fievet ens il·
lustra els cinc tipus de metamorfosis més recurrents. Comença amb les metamor-
fosis vegetals, després passa per les animals, les aquàtiques, les minerals i, finalment, 
les estel·lars. De cada tipus de metamorfosi s’explica generalment què simbolitza i 
tot seguit es glossa i s’exemplifica a través de nombrosos mites. Vegem, a grans trets, 
què representaven aquestes metamorfosis:

— Metamorfosi vegetal: pot ocórrer tant en dones com en homes, tot i que la 
més comuna la trobem entre les nimfes. Aquests éssers mig mortals mig divins 
esdevenien plantes o arbres per a escapar de la passió d’algun déu o amant que les 
perseguia. Amb la metamorfosi, l’home o la dona evita un destí que no desitja. El 
més famós dels relats d’aquesta mena és el mite de Dafne i Apol·lo o el de Siringa 
i Pan. 

A banda d’aquests mites, les metamorfosis vegetals, en menor mesura, també 
poden representar «le couronnement d’amours tragiques, la seul forme possible 
pour un être rongé de honte» (Bost-Fievet, 2013, p. 149), com és el cas de Narcís o 

Metamorfosis en el recull.indd   38Metamorfosis en el recull.indd   38 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 39

de Píram i Tisbe, una història d’amor que degué inspirar la tragèdia de Romeu i 
Julieta, en la qual els amants, després d’un malentès, decidiren llevar-se la vida a la 
vora d’una morera que llavors tenia els fruits blancs; l’arbre es tenyí primer de roig 
per la sang de Píram i després els fruits prengueren el color violaci per la sang de 
Tisbe:

Prenen els fruits d’aquell arbre el mateix color dels esquitxos
i s’ennegreixen tots, i l’arrel, amb la sang que la rega,

dóna a les móres que hi ha penjades el to de la porpra (Ovidi, 2008, p. 99).

— Metamorfosi animal: en aquest cas, les metamorfosis no tenen eixides ines-
perades (i desesperades com la de Dafne), sinó que són ben ideades pels déus per 
a castigar els humans:

Les métamorphoses animales sont les plus souvent une forme de punition et 
non pas de survie inespérée. Elles frappent ceux qui ont fait preuve d’un orgueil 
démesuré, se croyant égaux des dieux, commis un sacrilège ou trahi les serments 
(Bost-Fievet, 2013, p. 152).

És, per exemple, el cas d’Aracne, que, després de ser desafiada per Atena per a 
teixir la tela més bella, la mortal guanya i, com a represàlia, la deessa la condemna 
a ser una aranya i a «rester suspendue à un fil et à tisser sa toile pour le restant de 
ses jours» (Bost-Fievet, 2013, p. 153):

I, apartant-se, després la ruixà amb l’extracte d’una herba
d’Hècate; tot seguit, tocats per la negra metzina,

els cabells li van caure, i el nas també, i les orelles,
va encongir-se-li el cap i el seu cos es féu petitíssim;
les anques té uns dits esmolats en lloc de les cames;

ja sols li queda un ventre, del qual les filades li surten,
i continua teixint com a aranya les teles antigues (Ovidi, 2008, p. 148).

Igual que les metamorfosis vegetals, algunes metamorfosis animals també ser-
veixen per a explicar una història de tristesa immensa com la història de Dedalió 
(Bost-Fievet, 2013, p. 154).

— Metamorfosis aquàtiques: l’aigua pot ser símbol de tristesa o bé de vida, de 
fugida (Bost-Fievet, 2013, p. 155-156). Algunes nereides i nimfes seguiren els ma-
teixos passos que Galatea. Aquesta va rebutjar l’amor del ciclop Polifem perquè 
estimava Acis. El monstre va voler llançar una roca sobre l’amant. Per a evitar el 
colp, Galatea va suplicar a son pare, Nereu, que el convertira en riu i que llavors li 
donara una natura aquàtica com la seua. El riu encara hui dia conserva el nom 
d’Acis.

Metamorfosis en el recull.indd   39Metamorfosis en el recull.indd   39 9/6/20   17:499/6/20   17:49



40	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

— Metamorfosis minerals: representen castics o bé petrificacions després d’una 
pena molt intensa (Bost-Fievet, 2013, p. 156). Sovint es tracta de «légendes locales 
destinées à expliquer la forme inhabituelle de telle ou telle formation rocheuse, la 
présence d’eau suintant sur la pierre» (Bost-Fievet, 2013, p. 157):

Se n’estremí, tot nedant, la nimfa; mentre nedava,
jo li tocava el pit, que amb ràpids espasmes glatia.

I acaronant-la així vaig notar que anava endurint-se
tot el seu cos, i la carn li quedava coberta de terra.

I, pels seus mots, una terra recent l’abraçà quan surava
i, dels membres així transformats, sorgí una gran illa (Ovidi, 2008, p. 216).

— Metamorfosis estel·lars: segons Bost-Fievet, aquesta mena de metamorfosis 
són les més prestigioses, ja que «glorifient un personnage ayant reçu la faveur des 
dieux qu’il ait aidés, soit qu’il ait mérité un regard bienveillant à la suite d’un 
exploit ou d’une épreuve» (Bost-Fievet, 2013, p. 157). És el cas d’Orió, les Plèia-
des i, en definitiva, totes les constel·lacions del zodíac que tenen un origen mito-
lògic.

2.2.2.  L’avatar

El terme avatar prové del sànscrit i significa ’descens’. Originàriament, s’em-
prava per a designar les «multiples “incarnations” des divinités brahmaniques» 
(Cazenave, dir., 1996, p. 62). El déu Vixnu, protector i conservador del món, era, 
per excel·lència, qui més avatars posseïa. En cada cas, es transformava en l’ésser més 
idoni per a resoldre els problemes de la humanitat «est celui que se prête le plus 
volontiers à ce jeu des métamorphoses chaque fois que l’humanité doit échapper 
à un grand péril» (Cazenave, dir., 1996, p. 62). En altres paraules, cada avatar en-
carnava unes qualitats concretes del déu Vixnu, que s’encaraven a aconseguir aju-
dar els humans «il incarne plusieurs reprises pour venir en aide aux humains ou 
délivrer son enseignement» (Morel, 2004, p. 115).

Parlem, llavors, d’una encarnació divina que, igual que la metamorfosi, servia 
per a explicar la complexitat de la psyché humana. Els déus, amb els seus avatars, 
representaven «la complexité infinie du monde comme du psychisme humain» 
(Morel, 2004, p. 114). 

A banda d’aquesta transformació divina, hi ha altres menes d’avatars. En tots 
els casos, es tracta de transformacions sobre la forma i també sobre l’estat de cons-
ciència, que és modificat temporalment:

Le phénomène va de la métamorphose physique à la migration temporaire 
de l’âme dans un enveloppe animale; pendant ce temps, le corps humain de-

Metamorfosis en el recull.indd   40Metamorfosis en el recull.indd   40 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 41

meure dans un état modifié de conscience, à l’état endormi ou rêveur (Martin 
i Ronnberg, ed., 2011, p. 770).

Sovint l’avatar serveix a l’home per a inserir-se en les profunditats de l’incons-
cient. Desposseït del seu propi ego objectiu i conscient, l’avatar, a través d’un ani-
mal, sovint desenvolupa el potencial obscur i amagat que porta dins l’humà: 

L’avatar […] procède […] d’un glissement fluide derrière l’un ou l’autre des 
visages de la psyché (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 770). 

Nombreuses sont les créatures du «côté obscur» —fantômes, démons, su-
perhéros tel Spiderman, Satan lui-même— qui passent allègrement d’un avatar 
à l’autre. Leur comportement, empreint de l’expérience des profondeurs, vient 
contrebalancer l’attitude psychologique rationnelle (Martin i Ronnberg, ed., 
2011, p. 770-772).

La transformació contribueix a revelar la naturalesa plural i polimorfa del 
nostre psiquisme. El canvi de forma fa entrar l’home en un estat de trànsit que li 
permet experimentar totes les formes obscures i també lluminoses del seu ésser:

Il ne relève pas davantage de la complète transformation, car il n’altère pas 
l’essence mais dessine la «réalité alternative» plurielle de polymorphe, de ce qui 
est. En fait les manieurs d’avatars éprouvent de l’aversion pour la vérité de la 
forme figée, lui préférant les expériences obscures, hermétiques et médiumniques, 
toutes effrayantes pour l’ego qui ne cherche rient tant que la permanence et la 
continuité objective (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 770).

En resum, l’avatar és una transformació temporal de l’ànima que pren el ca-
ràcter del cos on està inserida (per exemple, si esdevenim llops, doncs, tindrem un 
caràcter més agressiu i ferotge). Hom deixa, llavors, de pensar com un humà i as-
sumeix els impulsos d’un animal. 

2.2.3.  La metempsicosi o transmigració de l’ànima

La metempsicosi o transmigració de l’ànima és un estat de transformació pro-
pi de l’hinduisme. Segons aquesta religió, l’ésser humà ha de morir i renàixer tan-
tes vegades com calga per a arribar a purificar l’ànima. És el que es coneix com a 
samsara o roda de l’existència, el cicle de morts i renaixements. 

El Bardo thodol o llibre dels morts dona els fonaments d’aquesta pràctica. Es 
tracta d’un llibre mític que explica el conjunt de proves que es posaran a l’ànima 
per a demostrar tota l’experiència i el karma acumulat. És, en realitat, una guia 
pràctica per als vius, als quals indica quin és el camí que han de seguir si volen 

Metamorfosis en el recull.indd   41Metamorfosis en el recull.indd   41 9/6/20   17:499/6/20   17:49



42	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

arribar al nirvana. Després de quaranta-nou dies de proves, l’ànima del difunt 
decidirà, en un acte de plena consciència, si encarnar-se en un cos (transmigració) 
o si restar en l’estat inefable (nirvana), segons el karma (bo o dolent) que haja 
aplegat durant els seus actes en vida: 

Le livre des morts tibétain expose ce qu’il advient entre le dernier souffle 
et le choix d’une nouvelle matrice, après 49 jours symboliques d’épreuves, au 
cours desquels l’être désincarné, guidé par le principe conscient, n’est autre que 
le fruit de ses actes antérieurs. En fait, l’homme est libre et responsable de son 
destin; il choisit sa transmigration, selon le bon ou mauvais karma accumulé 
durant son existence (Chevalier, 1982, p. 631).

Durant ce cycle symbolique de sept fois sept jours, l’âme est jugée, soumise à 
une série d’épreuves, avant de choisir sa nouvelle matrice (Morel, 2004, p. 600).

La métempsychose repose sur […] l’idée d’une rétribution des actions hu-
maines, le karma des hindous, qui conduit une âme à s’incarner plusieurs fois 
afin de «payer aux dieux ce qu’elle doit» et de s’acheminer ainsi, peu à peu, vers 
la perfection spirituelle (Cazenave, dir., 1996, p. 409).

Hi ha sis vies de transformació de l’ànima, segons el karma acumulat. Che-
valier en distingeix tres que són francament dolentes, una quarta és miserable 
(1982, p. 964) i les altres dues són bones. En el primer cas, les vies dolentes con-
sisteixen a fer l’home renàixer als inferns, o bé reencarnar-se en un fantasma o 
animal. El camí més penós, segons apunta el llibre, és transformar-se en un tità, 
però. En darrer lloc, hi ha els passatges o transformacions anhelades que són la 
reencarnació en humà o en déu. Morel, per la seua banda, diu que n’hi ha tres 
de bones i tres de dolentes. Pel que fa a les dolentes, coincideix amb Chevalier: 
«Les enfers, les esprits inférieurs» [fantasmes], «les animaux» (Morel, 1994, p. 600). 
Les bones, en canvi, són «les hommes, les esprits supérieurs, les dieux» (Morel, 
1994, p. 600).

Cadascuna d’aquestes condicions no és immutable. Quan l’ànima considera 
que ja ha assolit les condicions per les quals havia estat transformada, s’esgoten els 
efectes i llavors torna a passar les proves i a mudar. L’estat desitjat no és, doncs, cap 
dels anteriors, sinó el nirvana o bodhisattva, del qual tot seguit parlarem:

Mais chacune de ces conditions ne dure qu’un temps et s’arrête à l’instant 
même où s’épuise l’effet des actes qui l’avaient déterminée, le fait de renaître dans 
les meilleures d’entre elles n’est qu’un remède provisoire à la douleur. Le vrai 
bonheur est autre et consiste en un état où, le mécanisme transmigratoire s’étant 
arrêté, il n’y aurait plus de remise en cause de la destinée (Chevalier, 1982, p. 964).

Metamorfosis en el recull.indd   42Metamorfosis en el recull.indd   42 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 43

Quan l’ànima és jutjada i merita la seua purificació, segons Chevalier, té dues 
opcions: o bé fondre’s en el nirvana, o bé posseir l’ideal de bodhisattva, és a dir, 
tornar a la terra, fora ja del cicle de samsara, «afin d’aider ses semblables à se libé-
rer du monde de la souffrance» (Chevalier, 1982, p. 964).

Aquest cicle de morts i resurreccions fa de l’hinduisme una doctrina que creu 
en la perfecció de l’ànima. Tantes vegades com calga, l’ànima haurà de canviar de 
cos, cosa que la fa responsable en cada cas de fer un pas més en l’evolució i l’acos-
tament al nirvana. A diferència de les religions monoteistes que tenen un sentit 
més lineal de l’existència i no tan cíclic, l’hinduisme convida els seus adeptes a 
responsabilitzar-se en cada vida dels seus actes. De fet, creure en la metempsicosi 
aboleix l’atzar (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 630), crea un alt sentit de la res-
ponsabilitat i continuïtat moral de la vida i ens porta a acceptar el nostre destí 
(Cazenave, dir., 1996, p. 411):

La croyance en la métempsychose incite l’homme à bien se conduire […] 
elle amène les homes à s’améliorer, à croître vers le bien et vers la lumière, génère 
néanmoins une perception négative et péjorative de l’existence terrestre. […] 
Devant l’ampleur et la difficulté de la tâche, de nombreuses existences sont 
nécessaires (Morel, 2004, p. 599-600).

En definitiva, la metempsicosi o transmigració de l’ànima és un tipus de trans-
formació que té les arrels simbòliques en l’hinduisme. Es basa en el cicle de morts 
i de renaixements que ha d’efectuar l’ànima de camí a la purificació absoluta. 
Durant els quaranta-nou dies en què passa les proves per jutjar el seu karma, es 
decideix en quin tipus d’ésser haurà de reencarnar-se. Una vegada superat el cicle, 
podrà arribar al nirvana o bé escollir el bodhisattva i ajudar la resta de mortals. 
A causa de la responsabilitat que tenen els actes personals en el camí cap a la fi de 
la vida, hom afirma que l’hinduisme és una religió que estimula la responsabilitat 
moral. De retop, com hem pogut veure, crea una certa angoixa entre els homes 
perquè són ells els únics capaços de salvar-se del cicle etern de morts i resurreccions 
per a poder, per fi, descansar. 

2.2.4.  La transformació

Només una de les fonts que hem desplegat estudia aquest fenomen. A Le livre 
des symboles, de Martin i Ronnberg (ed.), es parla de la transformació com una 
solució constant de canvi en l’ésser humà. La transformació obri, doncs, un camí 
en la continuïtat de la personalitat, sense haver d’estar sotmesa a canvis bruscos de 
forma (metamorfosi, avatar i metempsicosi) o d’estat (avatar i metempsicosi). És 
un fenomen que no ocorre gràcies a la mort (transmigració o metempsicosi), sinó 
durant la vida; de fet, és el mitjà d’evolució psíquica per excel·lència:

Metamorfosis en el recull.indd   43Metamorfosis en el recull.indd   43 9/6/20   17:499/6/20   17:49



44	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Apparentée aux notions d’avatar, de métamorphose et de renaissance, la 
transformation, comprise sur le plan psychologique, s’en distingue cependant 
en ce qu’elle suggère une solution neuve et relativement constante, qui préserve 
«au passage» la continuité de la personnalité et du processus (Martin i Ronnberg, 
ed., 2011, p. 778).

La transformació consisteix, en poques paraules, en el canvi constant que ex-
perimenta l’ésser humà al llarg de la vida, vivint experiències traumàtiques que li 
causen dolor o angoixa, d’altres de calma, de felicitat, d’eufòria…, tots aquests 
estats modifiquen, alteren i fan progressar l’ànima o alquímia hormonal (Martin i 
Ronnberg, ed., 2011, p. 778) vers el seu desenvolupament i consagració finals:

De fait les modalités psychologique et les mécanismes des processus de trans-
formation sont souvent ravageurs: fragilité, deuil, colère, dépression, angoisse, 
modifications de l’alchimie hormonale et de l’intégrité physique que concourent 
à déclencher la transformation (2011, p. 778).

La transformation a beau symboliser le changement authentique et durable, 
elle n’est pas l’unique accomplissement d’une existence, mais plutôt un moyen 
par lequel nous progressons vers la totalité (2011, p. 778).

La transformació, com bé s’apunta més amunt, simbolitza el canvi durador i 
permanent. Comparteix amb la metamorfosi la idea de canvi i d’explotació de totes 
les facetes de la psyché, però no es basa en el canvi de forma. Així doncs, és un procés 
menys invasiu, condicionant i violent que els altres tres anteriors, per això no modi-
fica tant la personalitat o la forma; a canvi, però, és més estable. La transformació és 
el procés majoritari de canvi que trobarem al llarg dels relats, atés que els esdeveni-
ments, en la majoria dels casos, modificaran els personatges i els faran desenvolupar-se 
i créixer, sense l’ajuda de la metamorfosi, l’avatar o la metempsicosi.

2.3. L a metamorfosi segons Jung

Una de les aportacions teòriques més importants sobre la metamorfosi és l’es-
tudi dedicat per Carl Gustav Jung, Symbole der Wandlung (1953), treball que ha es-
devingut bàsic en la investigació posterior. Jung, deixeble de Freud, tot i que finalment 
va separar-se’n a causa d’algunes divergències teòriques, continuà estudiant profu-
sament l’inconscient dels seus pacients i s’esforçà per a intentar crear teories que 
explicaren aquest món interior tan convuls i irracional que és la psyché humana. Una 
lectura profunda dels seus llibres ens demostra la fascinació que sentia per l’incons-
cient, la curiositat que li suposava estudiar cada cas i, alhora, tenir la convicció que 
en el camp de la psiquiatria també es podia fer teoria, contràriament al que sembla-
va refusar la ciència i la resta de disciplines mèdiques. Potser hui les conclusions que 

Metamorfosis en el recull.indd   44Metamorfosis en el recull.indd   44 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 45

avançarem de Jung semblen poc científiques; tanmateix, el mòbil que impulsava el 
psiquiatre era clar: fer teoria era l’única manera possible de trobar la veritat:

C’est donc un devoir moral de l’homme de science de s’exposer à commettre 
des erreurs et à subir des critiques, pour que la science avance toujours. — Un 
écrivain… a vivement attaqué l’auteur en disant que c’est là un idéal scientifi-
que bien restreint et bien mesquin. Mais ceux qui sont doués d’un esprit assez 
sérieux et froid pour ne pas croire que tout ce qu’ils écrivent est l’expression de 
la vérité absolue et éternelle, approuvent cette théorie qui place les raisons de la 
science bien au-dessus de la misérable vanité et du mesquin amour-propre du 
savant (Jung, 2015, p. 46).

Je considère que la pratique de la science n’est pas une joute en vue d’avoir 
raison, mais un travail qui contribue à augmenter et à approfondir la connais-
sance. C’est à des hommes qu’anime cette idée de la science que s’adresse ce 
travail (Jung, 2015, p. 721).

Una de les propostes teòriques de Jung que hui mereix la nostra atenció fou 
l’estudi dels símbols i de la metamorfosi de la libido com a eines fonamentals en 
la interpretació dels somnis i en l’anàlisi, el diagnòstic i la cura dels pacients amb 
atencions psiquiàtriques, principalment afectats per la neurosi i l’esquizofrènia:

Jung, que es proposava de portar a terme una tasca pròpiament terapèutica, 
era del parer que quan el psiquiatre coneix la mena d’arquetipus, és a dir, els 
«mites privats», que dominen en un determinat pacient, aleshores pot diagnos-
ticar correctament en quin indret i de quina manera es troba afectada la seua 
ànima (Duch, 1996, p. 90-91).

Gràcies a un coneixement profús de les mitologies del món, Jung aconsegueix 
interpretar els símbols universals i arribar a la conclusió que tots els humans els hem 
creat, d’una banda, per a identificar i consolar els nostres complexos, i, de l’altra, per 
a reconduir la libido. Donem pas, doncs, a l’explicació dels principals conceptes que 
va desenvolupar Jung en el llibre Symbole der Wandlung (1953). Parlem de temes com 
ara la libido, el símbol, l’arquetipus i el mite. Desglossem-los un per un. 

2.3.1.  La libido

En parlar de libido, a tothom ens ve al cap el concepte que va popularitzar Freud. 
Ens ve al cap la sexualitat. Jung coincidia en part amb el seu mestre, ja que pensava 
que la majoria dels nostres instints es mouen a causa del sexe, tot i que incidia que 
no era l’únic motor de pulsió. En l’home hi ha la fam, la set, el sexe, la son i la neces-
sitat d’afectes que també tenen un potencial d’emoció i pulsió importants:

Metamorfosis en el recull.indd   45Metamorfosis en el recull.indd   45 9/6/20   17:499/6/20   17:49



46	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

La libido est un “Appetitus” dans son état naturel. Dans l’histoire de 
l’évolution, ce sont les besoins corporelles, comme la faim, la soif, le sommeil, 
la sexualité, ou des états émotionnels, les affects, qui constituent l’essence de la 
libido» (Jung, 2015, p. 242).

Segons Jung (2015, p. 233-234), la libido és més aviat una energia psíquica que 
concentra les forces instintives de l’home (l’apetit, el sexe, l’amor, la son…), és a 
dir, en certa manera libido és sinònim de desig, de ganes de satisfer totes aquestes 
necessitats: «Le concept de libido en tant que cupiditas ou appettitus est une inter-
prétation du processus pshychoénergétique que nous éprouvons sous la forme d’un 
appetitus» (Jung, 2015, p. 245). En altres paraules, la libido és per a la psiquiatria 
el que l’energia és per a la física: «On peut dire que dans le domaine psychologique 
le concept de libido a la même signification que celui d’énergie dans le domaine 
de la physique» (Jung, 2015, p. 237).

La tendència d’aquesta massa d’energia és el retrocés envers la mare, és a dir, 
que l’ésser humà està orientat cap a l’incest, cap a la no-evolució. El lligam perpe-
tu amb els familiars pot acabar torbant l’individu en tant que ha estat incapaç de 
superar les tendències del seu inconscient i, finalment, aquest s’ha apoderat d’ell. 
L’inconscient dominarà la consciència: «Car si on laisse faire la libido fixée au 
milieu de l’enfance au lieu de la libérer en vue de buts plus nobles, alors on reste 
sous l’influence de la contrainte inconsciente» (Jung, 2015, p. 673). 

Per a poder superar aquesta atracció instintiva envers la mare o envers quelcom 
contrari a la moral, l’ésser humà, segons Jung, té dues possibilitats. Per una banda, 
pot metamorfosar les tendències incestuoses en forma de símbols que haurà de 
crear i venerar. Aquests símbols, segons Jung, ens reporten a un passat, infantil, 
intrauterí, universalment comú per a tots els éssers humans. Per una altra banda, 
l’humà ha de desfer-se de la libido i renàixer. Cal que faça un pas endavant i que 
sacrifique el món familiar que ja té construït, que el nodreix, que supleix les seues 
necessitats afectives, per un nou món que haurà de crear i que, justament per això, 
l’ensenyorirà:

Ce sacrifice ne se fait que par un abandon total à la vie; alors toute la libido 
enfermée dans les liens familiaux doit sortir du cercle étroit pour se porter vers 
le plus vaste; car il est indispensable, pour le bien-être de l’individu qu’après 
avoir été dans son enfance une parcelle qui suit le mouvement d’un système 
rotatif, maintenant qu’il est adulte, il devienne lui-même le centre d’un nouveau 
système (Jung, 2015, p. 673).

[…] libérer l’homme de son attachement à sa famille, qui n’est pas plus haute 
intelligence, mais bien mollesse et dépendance du sentiment infantile. Car si on 
laisse faire la libido fixée au milieu de l’enfance au lieu de la libérer en vue de 
buts plus nobles, alors on reste sous l’influence de la contrainte inconsciente. 

Metamorfosis en el recull.indd   46Metamorfosis en el recull.indd   46 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 47

L’inconscient crée toujours à nouveau, où qu’il se trouve, le milieu infantile, par 
projection des complexes, et ainsi continuellement se rétablit, à l’encontre de son 
intérêt vital, la même dépendance, le même enchaînement qui caractérisaient 
les rapports avec les parents (Jung, 2015, p. 673).

Aquest sacrifici és el que van fer, per exemple, Crist i molts altres herois antics, 
els quals, després de suportar el mal i la mort, van renàixer i esdevingueren di-
vinitats essencials (Jung, 2015, p. 702). Amb la domesticació i la renúncia dels 
instints, l’ésser humà, segons el cristianisme, purificarà els sentits «pour les tour-
ner vers un but spirituel supraterrestre» (Jung, 2015, p. 708). Aquest sacrifici és, 
en definitiva, la lluita per la independència personal, una garantia necessària per 
a tenir una vida pròpia. Tot i que les raons que ens arrosseguen cap al cercle fa-
miliar són fortes, cal superar-les. En cas contrari, desenvoluparíem, segons el 
psicoanalista, una neurosi.

L’altre cas, la regressió dels sentits mitjançant la metamorfosi, la creació de 
símbols, és el que Jung anomena refoulement: «Refouler signifie se libérer illégiti-
mement d’une conflit, c’est-à-dire qu’on se forge l’illusion qu’il n’existe pas […] 
le refoulement provoque, par régression, la réanimation d’un rapport ou d’une 
forme de rapport ancien» (2015, p. 128). En aquest cas, ens interessa com l’ésser 
humà que, en general, té tendència a estimar la mare, encara que fuig de casa i 
esdevé lliure, no pot escapar de la propensió humana a refugiar-se en ella. Per això, 
s’han creat els símbols que són una manera de reconduir la libido amb tendència 
incestuosa cap a una mare metafòrica: 

La prohibition de l’inceste intervient comme obstacle et c’est pourquoi 
les mythes […] inventent toutes sortes d’analogies de la mère pour permettre 
à la libido de s’écouler en de nouvelles formes et pour barrer efficacement 
la route à une régression jusqu’à un inceste plus ou moins véritable (Jung, 
2015, p. 376).

2.3.2.  El símbol

Jung va dedicar una part molt important de la seua recerca a la investigació 
dels símbols i és per això que l’hem inclòs en la nostra obra. Igual que Morel i 
Chevalier, Jung considerava els símbols figures ben diferenciades del signe. Segons 
Jung, un símbol era «une expression indéterminée, voire équivoque, indiquant 
quelque chose que l’on n’a pas entièrement compris»; en canvi, el signe «a un sens 
ferme, parce qu’il est une abréviation (conventionnel) pour une chose connue ou 
une référence à cette même chose» (Jung, 2015, p. 226). El símbol, llavors, no de-
signa un objecte, sinó la libido que l’objecte encén: «Un symbole phallique ne 
désigne pas l’organe sexuel, mais la libido» (Jung, 2015, p. 374).

Metamorfosis en el recull.indd   47Metamorfosis en el recull.indd   47 9/6/20   17:499/6/20   17:49



48	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Certament va analitzar molts tipus de símbols (la serp, el drac, el cavall, el 
Sol…), però l’abast de la nostra obra ens impedeix desglossar-los extensament. 
En cas que apareguen en el nostre corpus d’anàlisi, hi remetrem degudament. En 
canvi, atés que hem estat parlant del motiu de l’incest i la mare, de la regressió cap 
al ventre matern, volem aprofitar per a il·lustrar quins símbols es relacionen amb 
aquest motiu (refoulement). Abans, però, de passar al cas concret, cal esclarir de 
quina manera els humans hem concebut generalment els símbols. Quins mecanis-
mes hem emprat per a crear-los?

Segons Jung, hi ha tres maneres de simbolitzar la libido (Jung, 2015, p. 185):
1. La comparació analògica: com ara el sol i el foc.
2. La comparació causativa: la libido es designa pel seu objecte o subjecte, per 

exemple, el fal·lus amb la serp.
3. La comparació d’activitat: la libido, per exemple, és perillosa «par la violence 

de sa passion» com el lleó.
A partir d’aquesta tríada totes les societats a la terra han creat els motius sim-

bòlics, «ces comparaisons représentent autant de possibilités symboliques, et, par 
suite, l’infinité des différents symboles, dans la mesure où ils sont des images de 
libido» (Jung, 2015, p. 185).

Per a representar la libido de la imatge materna, amb tots els significats incons-
cients a què s’associa (protecció, puresa, nodriment, seguretat, vida…), s’han creat 
els símbols següents: 

— La ciutat: «La ville est un symbole maternel, une femme qui renferme en 
elle ses habitants comme autant d’enfants» (Jung, 2015, p. 348). Hi hauria dos tipus 
de mare: la terrible, representada per Babilònia, «qui, par une diabolique séduction, 
mène tous les peuples à la prostitution et les rend ivres de son vin» (Jung, 2015, 
p. 361), i la mare bona, la celeste, representada per Jerusalem, la «mère-fiancée» 
(Jung, 2015, p. 363).

— La mar: d’on naix el sol (imatge masculina) i la qui l’infanta «puisque la fem-
me “mer” a préalablement englouti le soleil, et qu’elle met maintenant au monde un 
nouveau soleil, c’est qu’elle est évidemment devenue grosse» (Jung, 2015, p. 352).

— L’aigua: el naixement de la majoria dels herois ha estat relacionat amb l’ai-
gua, heus ací Moisès, o bé ha tingut un contacte fonamental amb l’aigua (Aquil·les) 
o ha nascut per segona vegada, i aquest cop de manera divina, de l’aigua, amb el 
baptisme (Jesucrist). Aquesta capacitat d’engendrar (recordem també que l’ésser 
humà durant els primers mesos de vida nada dins líquid amniòtic) fa que l’aigua 
adquirisca unes qualitats màgiques: «La projection de l’imago maternelle sur l’eau 
confère à cette dernière une série de qualités divines ou magiques, telles qu’elles 
sont propres à la mère» (Jung, 2015, p. 366).

— L’arbre i la fusta: amb referència a l’arbre de la vida, la font de tota genealo-
gia, de la fecundació d’una família. L’arbre també és, a més, la font que fa créixer 

Metamorfosis en el recull.indd   48Metamorfosis en el recull.indd   48 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 49

els fruits i que alimentava els primers humans (l’arbre del paradís). Arran d’aques-
ta idea de la fecundació i del nodriment, moltes divinitats femenines són venerades 
en forma d’arbres (Jung, 2015, p. 367-368).

— La terra: rica en fruits i en aliments per a l’home, ha de ser forçosament 
fecundada per ell en cada estació perquè produïsca fruits. Així, mitjançant el treball 
de la terra (agricultura), la libido maternal es recondueix i es reconverteix en esforç 
i treball.

— La creu: formada per la fusta de l’arbre, en el cristianisme, representa la mort 
i el sacrifici de Jesús, per una banda, i, per l’altra, és l’objecte que abraça Jesucrist 
quan és mort: «Le héros se suspend […] dans les branches de l’arbre maternel en 
se faisant attacher aux bras de la croix. Il s’unit en quelque sorte, dans la mort avec 
sa mère en même temps qu’il nie l’acte d’union et paie sa faute du tourment de la 
mort» (Jung, 2015, p. 441). En aquesta mateixa línia, Carme Arnau apunta: «La 
creu de Crist s’identifica […] amb l’arbre de la vida —lignum vitae— pel fet d’es-
devenir, gràcies a la mort mística, el símbol de vida, d’eternitat. La creu cristiana, 
símbol conegut milers d’anys abans del cristianisme, encarna la victòria sobre la 
mort, la renúncia al propi jo» (Arnau, 1990, p. 69).

— La mare terrible: representada per diferents dones segons les tradicions. 
Exemples cèlebres que encarnen aquesta mare són Lilith, Làmia o la bruixa de 
Hänsel i Gretel. Totes tres devoren xiquets (Jung, 2015, p. 416).

— La serp i el drac: representen imatges negatives de la mare, contra les quals 
els herois han hagut d’invertir totes les seues forces per a combatre-les (Jung, 2015, 
p. 435-437).

2.3.3.  L’arquetipus

Com hem esmentat abans, tots els éssers humans tenen tendència a crear 
representacions semblants o anàlogues, els símbols. Dins d’aquest grup de sím-
bols, n’hi ha uns que tenen un caràcter universal, que s’anomenen arquetipus. 
Segons Jung, els arquetipus són més aviat unes estructures de caràcter diví que 
tenim inserides en la psyché. Aquestes estructures tenen una mena d’indepen-
dència, de funcionament propi i una energia específica que atrau els símbols que 
més convenen per a la vehiculació i transformació de la libido (Jung, 2015, p. 386). 
Un arquetipus encarna un conjunt molt concret de qualitats que el fan univer-
salment recognoscible (Jung, 2015, p. 381). Aquest arquetipus acaba esdevenint 
un símbol universal bé de tall numinós (els déus, els herois, la bruixa) (Jung, 
2015, p. 645), bé de tall humà (l’ànima, l’home vell), bé de tall conductual (el 
camí vers la llum, la baixada a les tenebres, l’estada als llimbs). Jung defineix així 
els dos primers: 

Metamorfosis en el recull.indd   49Metamorfosis en el recull.indd   49 9/6/20   17:499/6/20   17:49



50	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

La figure du dieu est en premier lieu une image psychique, un complexe 
représentatif de nature archétypique que la foi identifie à un ens métaphysique 
(2015, p. 133).

Ainsi, le mythe du héros est un drame inconscient qui n’apparait qu’en pro-
jection […]. Le héros lui-même y apparaît un être qui a quelque chose de plus 
que le caractère humain. Il est dès l’abord caractérisé allusivement comme dieu. 
Il est psychologiquement un archétype du soi; sa nature divine exprime donc 
que le soi est aussi «numineux», c’est-à-dire presque dieu, ou qu’il participe de 
la nature divine (2015, p. 645).

Com conclou Duch:

Segons Jung, en totes les cultures, hom troba imatges i «arquetipus» recur
rents, com, per exemple, els germans enemics, l’animal malvat (drac) […] el 
camí vers la llum, la baixada a les tenebres, imatges de l’origen del món (l’ou 
còsmic, per exemple) […]. L’arquetipus jungià és una forma dinàmica, una 
estructura organitzadora d’imatges, la qual, constantment, supera les con-
crecions individuals, biogràfiques, regionals, i socials de la formació de les 
imatges (1996, p. 88).

2.3.4.  El mite

«Quod semper, quodi ubique, quod ab onmibus creditur» (‘El que s’ha cregut 
sempre, a tot arreu i per tots’) (Jung, 2015, p. 35). Aquesta màxima del mite com-
brega amb els conceptes universalitat i socialització adés explicats en l’apartat «2.1.2. 
El mite» d’aquesta publicació.

Per a Jung el pensament mític estava estretament lligat a l’oníric (Jung, 2015, 
p. 73-74). Els mites constitueixen per a ell una font d’investigació antropològica 
fonamental, ja que es nodreixen de la matèria inconscient del nostre cervell, de les 
nostres mancances, dels nostres desitjos i complexos. Hem elaborat els mites per 
reconduir la libido, identificar-la, «mitificar-la», «narrativitzar-la» i consolar-la: 
«Nous compensons nos manques par notre imagination» (Jung, 2015, p. 77). El 
mite és el mitjà idoni per a l’elaboració dels complexos d’un poble; és necessari, 
doncs, per a donar una via d’escapament a les angoixes col·lectives. Recorda que 
«Rank voit dans le mythe le rêve de masse du peuple» (Jung, 2015, p. 75), i afegeix:

Il est donc nécessaire qu’il y ait des mythes typiques qui, à proprement 
parler, sont pour la psychologie des peuples les moyens d’élaboration des com-
plexes. Il semble bien que Jacob Burckhart a pressenti cela lorsqu’il disait un 
fois que chaque Grec de l’époque classique portait en lui quelque trait d’Œdipe 
comme chaque allemand quelque trait du Faust (Jung, 2015, p. 87).

Metamorfosis en el recull.indd   50Metamorfosis en el recull.indd   50 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 51

Jung admirava la capacitat dels homes per haver estat capaços de generar els 
mites. Que un ésser fora capaç d’inventar i traslladar tota aquesta massa d’energia 
psíquica cap a uns relats tan bells i eficaços en demostra la superioritat. El mite és 
una forma de pensament molt avançada que, segons Jung, demostra la intel·ligència 
i la saviesa acumulades de l’home primitiu. Contràriament al que sovint s’ha pen-
sat, els mites no són una producció humana infantil, sinó, com creu Jung, una 
creació que demostra la maduresa de l’home antic: 

Cependant derrière l’affirmation que le mythe est issu de la vie psychique 
«infantile» du peuple, nous devons mettre un gros point d’interrogation. Car 
le mythe est au contraire la production la plus adulte donnée par l’humanité 
primitive (2015, p. 76).

Així, la posició que prenien davant d’aquests mites tampoc no era d’ignorància 
o credulitat:

«Les grecs ont-ils cru à leurs mythes?» C’est la question qui constitue le titre 
d’un court essai de P. Veyne, dans lequel il s’interroge, à partir de la mythologie, 
sur les notions de croyance et de vérité. […] Comment Veyne répond-il à la 
question posée dans son essai? Il nous ramène à nos propres mythes, à la relation 
que nous-mêmes entretenons avec les personnages de notre littérature ou bien 
à l’aura grandiose qui entoure certains hommes ou événements. Pouvons-nous 
dire, même si ce sont des personnages fictifs, qu’Emma Bovary ou l’Alice de 
Lewis Carrol ne sont pas «vraies», que nous n’y croyons pas? Pouvons-nous 
vraiment mettre à l’écart la part de mythe qui auréole un personnage comme 
Christophe Colomb ou Napoléon, un événement historique comme la prise de 
la Bastille ou même un fait scientifique comme le Big Bang ou l’extinction des 
dinosaures? Cela doit nous amener à répondre par l’affirmative à sa question, 
tout en gardant à l’esprit que les Grecs n’adhéraient pas de manière crédule et 
aveugle à ces récits, dont la prime fonction n’était d’ailleurs pas celle-là (Bost-
Fievet, 2013, p. 18-19).

Així doncs, per a Jung, els mites tradueixen idees generals humanes que s’hi re-
noven contínuament per a poder sobreviure. Doten l’ésser humà d’una estructura 
sofisticada per a poder reproduir tota mena de situacions possibles, fins i tot màgiques, 
afins a la naturalesa de l’inconscient. Els mites, igual que el teatre (Jung, 2015, p. 89), 
permetien la identificació i la consolació de la libido col·lectiva: «Le théâtre est une 
institution pour l’élaboration publique des complexes» (Jung, 2015, p. 86).

En síntesi, Jung afirmava que els nostres complexos, els nostres desitjos (libido) 
en algun moment es van transposar en forma de mites. Cada mite està bastit sobre 
conjunts simbòlics més o menys universals (arquetipus). Vist que la libido té ten-
dència a retrocedir cap al ventre matern, Jung n’exposa tres vies de maneig:

Metamorfosis en el recull.indd   51Metamorfosis en el recull.indd   51 9/6/20   17:499/6/20   17:49



52	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

1. No controlar-la i, per tant, deixar-se portar. Aquest mena d’individu estarà 
condemnat a moure’s en el terreny de la inconsciència i, a causa del seu lligam amb 
el món infantil, no assolirà, diguem-ne, la plena individuació.

2. Sacrificar-se, la qual cosa implica desfer-se de la libido i renàixer, com han 
fet molts herois i líders espirituals (llegiu Jesús).

3. Metamorfosar les tendències incestuoses en forma de símbols i mites. Aques-
ta tercera via demostra que el motiu de la metamorfosi no és d’interés literari, sinó 
també d’alt interés psicològic.

2.4. A ltres interpretacions psicològiques del mite

2.4.1.  Friedrich Wilhelm Nietzsche

«La totalitat del pensament nietzschià pot interpretar-se com un gegantí esforç 
per rehabilitar el mite després que Dionís haja estat vençut per Apol·lo» (Duch, 
1996, p. 78).

Per a Nietzsche l’existència és policroma, canviant, per la qual cosa, l’home ha 
de tenir una voluntat original (també anomenada voluntat de poder) per a poder 
involucrar-se en aquesta mena de canvis. En cadascuna d’aquestes transformacions, 
l’home s’ha de mostrar actiu en l’impuls etern, la qual cosa, per la inestabilitat que 
comporta, pot conduir de vegades a una certa angoixa per a tots aquells qui «són 
sensibles a la pregonesa sense fons de la pròpia existència» (Duch, 1996, p. 73). 
Dionís es presenta com el model perfecte en el camí cap a aquesta voluntat i rea-
firmació de la vida: «L’art dionisíac vol convèncer-nos de l’etern plaer de l’existèn-
cia» (Duch, 1996, p. 73).

Amb relació al mite, Nietzsche el reconeix com el fonament de la tragèdia 
grega i, per tant, com «el ciment que ha de donar consistència a la totalitat de la 
cultura: “Tota cultura, si li manca el mite, perd la seva força natural sana i creado-
ra […]. Sols mitjançant el mite se salven totes les forces de la fantasia i del somni 
apol·lini del seu caminar vers l’atzar”» (Duch, 1996, p. 75).

Gràcies a la tragèdia grega, el mite va perdurar una mica més en el temps, atés 
que ja havia estat desbancat. Amb la seua defensa de la tragèdia, Nietzsche intenta 
aturar el procés racionalitzador que es va engegar ja en la mateixa Grècia, oblidant 
els mites, després penalitzant la tragèdia i, finalment, constituint Occident en el 
bastió en defensa de la raó, única arma possible, segons els intel·lectuals, per a dur 
avant el progrés imparable. Aquest «optimisme pueril de molts intel·lectuals» (Duch, 
1996, p. 76) interromp el procés natural de l’ésser humà cap a la individuació i 
l’expansió de tota la seua fortalesa. 

Nietzsche vol, doncs, recuperar el lligam dionisíac entre vida i coneixement, 
deixant-se dur, aprenent i enfortint-se de manera individual i no seguint les veritats 

Metamorfosis en el recull.indd   52Metamorfosis en el recull.indd   52 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 53

consoladores de la ciència que condueixen l’home cap a la massa i cap a la conse-
cució dels dictàmens de l’Estat (Duch, 1996, p. 76). Aquest gregarisme, segons 
Nietzsche, subverteix la «veritable fortalesa de l’individu» (Duch, 1996, p. 76) a 
causa de la seua dissolució.

Per a capgirar les tendències apol·línies que s’emparen sota el marc social, 
Nietzsche proposa diversos camins que cadascú, practicant la seua voluntat de 
poder, pot emprendre. Entre els fonamentals destaca la música. L’estreta relació 
entre el mite i la música és clara en tant que «ambdós provenen d’una esfera situ-
ada molt lluny de la dimensió apol·línia, ambdós són agents primordials per a la 
transgressió del món aparent i la superació de la saviesa dionisíaca, ambdós justi-
fiquen l’existència de món» (Duch, 1996, p. 79). Són llenguatges mancats de càr-
rega racional o de voluntat cientista, ancorats en les emocions, que necessiten temps 
i algú per a ser contats o interpretats i, en definitiva, vehiculen la força i el poder 
dels sentiments humans. A l’extrem oposat d’aquesta tendència hi havia filòsofs 
il·lustrats, com ara Kant, que defugien aquestes consideracions i fins i tot conside-
raven la música com la més ínfima de les arts (Antich, 2016). «Són expressió de la 
vida en sentit tràgic, elements fonamentals d’una cultura basada en l’amor a la vida 
temporal» (Duch, 1996, p. 79).

2.4.2.  Sigmund Freud

Freud, igual que Jung, és considerat un dels pares de la psicoanàlisi. En el camp 
dels mites és un teòric que intenta esbrinar quin és el paper de la «individuació 
més enllà de la psique col·lectiva» i alhora on queda el «subjecte orgànic i col·lectiu més 
enllà de la psique individual» (Duch, 1996, p. 79). Per a tots dos, el mite és un fet 
comú a totes les cultures i, per tant, cal endinsar-s’hi a consciència per a descobrir 
«les perilloses profunditats de la psique humana» (Duch, 1996, p. 80). Tant Jung 
com Freud manifestaven força interés per la mitologia grega, perquè consideraven 
el mite un element cabdal per a la investigació psiquiàtrica.

Per la part que li pertoca, Freud considera que els mites reactualitzen diferents 
fases i conflictes de l’experiència humana i, per això, tenen una marcada funció 
«terapèutica» (Duch, 1996, p. 85) en la mesura que, seguint Duch (1996, p. 85), a 
través dels mites veiem reflectida la nostra responsabilitat com a éssers adults davant 
la vida i ens enfrontem als drames que desperten el nostre sentiment de culpabi-
litat (accions dolentes, estigmatitzades socialment, impúdiques…). Aquests relats 
colpeixen l’ésser humà i li revelen com tothom participa d’una certa «humanitat» 
i «inhumanitat» de l’home respecte a l’home. Per tant, la veritat humana és una 
arma de doble tall, amb actuacions tant lloables com menyspreables. El fet de co-
néixer els mites té, per una banda, efectes terapèutics, catàrtics, i, per l’altra, efectes 
«paralitzadors i narcotitzants». En tot cas, per a Freud, conéixer el mite és una 

Metamorfosis en el recull.indd   53Metamorfosis en el recull.indd   53 9/6/20   17:499/6/20   17:49



54	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

manera de projectar-se i aprehendre els dilemes i les limitacions humanes. En 
paraules de Duch:

El mite, segons Freud, mostra «una ignorància conscient i una saviesa 
inconscient». A través dels mites d’amor i de mort, el conflicte fonamental 
de l’individu humà entre la vida i la mort es reactualitza en les diverses fases de 
l’existència humana. […] L’aproximació a la interpretació del mite d’Èdip que 
féu Freud en els cercles burgesos de la Viena de les acaballes del segle xix […] 
posa en relleu com a element cabdal la recerca de la veritat sobre un mateix: «Es 
tracta del drama tràgic provocat per la relació apassionada d’una persona amb 
la veritat. La tràgica imperfecció d’Èdip és la seva còlera contra la seva pròpia 
realitat» (1996, p. 85).

2.4.3.  Eugen Drewermann

Eugen Drewermann posa l’accent en la funció psíquica del mite. No lleva mè-
rit a les funcions socials, etnològiques i històriques que tot mite considera, sinó 
que li interessa més «allò que el mite, més enllà dels localismes culturals i religiosos, 
significa per a la psique humana en general» (Duch, 1996, p. 99).

El mite concentra les vivències d’un grup ampli de persones. S’hi barregen «el 
destí humà i el destí dels déus», les relacions natura-home. «Aquesta coordinació 
de l’home amb la natura externa és per al mite tan important com la reconciliació 
amb les forces de la seua natura psíquica» (Duch, 1996, p. 101).

A través dels mites, Drewermann intenta trobar «l’artefacte terapèutic» perquè 
l’home, enmig d’una societat confusa i conflictiva com la que vivim, puga recon-
ciliar-se amb «si mateix, amb els altres, amb la natura i amb Déu» (Duch, 1996, 
p. 102). En certa manera, el coneixement del mite permet la superació salutífera 
dels obstacles vitals com ara l’angoixa, «la desesperació», «la presència del mal», la 
força del destí, etc. (Duch, 1996, p. 102).

2.5. L a metamorfosi en l’obra rodorediana

2.5.1.  La metamorfosi segons Rodoreda

Rodoreda va considerar la metamorfosi un element cabdal de les seues obres 
i ho va manifestar en els pocs escrits en què va comentar la seua pròpia producció. 
El més cèlebre, com tothom sabrà, fou el pròleg a Mirall trencat, en què la mateixa 
Rodoreda dedica l’apartat «Metamorfosis en els meus llibres», en el qual explicita 
i comenta les metamorfosis en les novel·les Aloma i La plaça del Diamant i en el 
recull La meva Cristina i altres contes sobre els relats de «El riu i la barca» i «La 
salamandra». Per a Rodoreda, la metamorfosi és quelcom «natural». En els apartats 
anteriors ja hem pogut comprovar com en el regne vegetal i animal hi ha meta-

Metamorfosis en el recull.indd   54Metamorfosis en el recull.indd   54 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 55

morfosis. En conseqüència, els escriptors del segle xx les introdueixen no com un 
fet fantàstic provocat per un déu, sinó com un fet natural, transcendent si es vol, 
però gens irreal. 

La metamorfosi rodorediana entronca amb els mites palingenètics («és com 
una fugida, una alliberació») i no solament es consagra als canvis fisonòmics, a «la 
part material d’una persona», sinó també a la «metamorfosi de l’ànima: que és 
la veritable persona». Així, a grans trets, Rodoreda justifica tant les metamorfosis 
més explícites del recull de relats de La meva Cristina… que nosaltres analitzarem, 
com les menys tangibles (algunes metamorfosis onomàstiques), que es poden apre-
ciar en Aloma i Colometa. 

Bé es pot comprovar que la proposta de metamorfosi que nosaltres hem apun-
tat en l’apartat teòric no coincideix exactament amb la que enuncia Rodoreda. En 
el nostre cas, la metamorfosi sempre va acompanyada d’un canvi físic que, en molts 
casos, trasbalsa el personatge. Ara bé, metamorfosis onomàstiques o de l’ànima, 
sense que hi haja operat cap transformació física, no tenen cabuda en el nostre 
treball, atés que la teoria que seguim no les en considera. En aquest cas, nosaltres 
entraríem a anomenar-les transformacions. 

Per a parlar millor de les metamorfosis en l’obra rodorediana anirem més 
enllà de les paraules de l’autora i donarem testimoni de tots els avanços que han 
anat fent els investigadors sobre aquesta temàtica imprescindible.

2.5.2.  La metamorfosi rodorediana segons els estudiosos

Inherent a la condició humana hi ha, com hem vist repetidament, la idea del 
canvi etern, de la transformació. «De quina manera el mateix pot esdevenir un 
altre?», es demanava Pere Ardèvol en Quanta, quanta guerra… Mitjançant «el fenó-
meno de la metamorfosis, de un cambio incesante de todo en todo» (Łuczak, 2000, 
p. 161), es pot donar cabuda a aquest prodigi. La majoria dels personatges que 
analitzarem en els contes de Rodoreda, d’una manera o d’una altra, s’estavellaran 
contra la realitat que tenen davant, una realitat amb moltes dimensions i, llavors, 
es transformaran (Molas, 1967, p. 11). 

Segons Rodoreda, tota metamorfosi és essencialment una metamorfosi de l’àni-
ma, «que és la veritable persona». Ara bé, tal com hem explicat en l’apartat «La 
transformació», nosaltres parlarem de transformació i no de metamorfosi en sentit 
estricte. En alguns casos, però, la metamorfosi de l’ànima és reforçada per un can-
vi físic o de nom, cosa que demostra de manera més intensa i explícita la mutació 
de la psyché. En el cas de la metamorfosi onomàstica, Łuczak afirma: «La metamor-
fosis “onomástica” parece ser muy importante para Rodoreda […] para Rodoreda 
el cambio de nombre significa una verdadera metamorfosis de la personalidad 
[…]» (2000, p. 151), cosa que probablement naix del convenciment que «el nom-

Metamorfosis en el recull.indd   55Metamorfosis en el recull.indd   55 9/6/20   17:499/6/20   17:49



56	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

bre constituye una auténtica parte del ser humano» (Łuczak, 2000, p. 151), un 
lligam que, en paraules de Cassirer, ens nuga misteriosament a l’originalitat de 
l’essència. Àngela, Natàlia o Adrià seran rebatejats al llarg de les novel·les per 
distints personatges que intenten constatar la seua alteritat, la seua idea d’éssers 
transformats. En les primeres novel·les, l’autora ja apuntava «nombroses com-
parances entre els personatges i els animals, d’una banda, i els vegetals, d’una 
altra, de forma preferent a La plaça…, on s’esbossava ja la metamorfosi entre la 
Colometa i els coloms» (Arnau, 1993, p. 249). En La plaça… i, fins i tot, en Quan-
ta, quanta guerra… el símbol (coloms i Caïm) només és un símil. En els contes, 
en canvi, assistirem de manera plena a la metamorfosi. En resum, en aquestes 
novel·les, algunes metamorfosis són, segons la nostra proposta, transformacions 
de l’ànima, com és el cas de Colometa i Aloma, i s’han condensat, doncs, en el 
canvi onomàstic. 

Però Rodoreda no es va aturar ací. Sabia del cert que els canvis podien ser molt 
profunds i, per tant, significativament més tangibles. El recurs a la metamorfosi 
—explícita, en forma de canvi físic, de símbol— començà a tenir una presència 
cada cop més creixent en la darrera narrativa rodorediana, cosa que, segons Arnau 
(1990), Łuczak (2000) i Cortés (1995), s’explicaria per una inclinació cap a allò 
mític perpetrada, en general, pels estudiosos occidentals en la segona meitat del 
segle xx: «Les tres rutes de la imaginació més freqüentment recorregudes per l’al-
ta cultura occidental» són: «la virada a Orient, l’interès d’una part suprimida del 
passat occidental i, finalment, el descobriment de la vida dels pobles denominats 
primitius» (Arnau, 1990, p. 19). Alguns dels grans creadors giraren la mirada cap 
al món mític. En el llibre Miralls màgics (1990), Arnau comenta aquesta virada 
rodorediana fent referència a les darreres novel·les (Quanta, quanta guerra… i La 
mort i la primavera), però els arguments que empra també es poden fer servir per 
als contes:

Aquestes obres […] formen una etapa que podem denominar, globalment, 
«de l’altra banda del mirall», pel fet de relacionar-se amb la literatura mítico-
fantàstica, amb la clara influència de diferents corrents esotèrics: alquímia, ro-
sicrucianisme… (1990, p. 7).

Passarem, doncs, del món quotidià i modern, representat bàsicament per 
la ciutat on va néixer l’autora, una Barcelona subjecta a una evident evolució, a 
un univers etern i immutable […]. I en fer-ho, avançarem des d’un món profà 
i mortal a un altre que és sagrat i etern (1990, p. 11).

Si ens fixem únicament en les dates de publicació de les novel·les rodoredianes, 
podrem constatar que la imaginació, lligada a un intens onirisme, hi assoleix 
un paper progressivament preponderant. Els universos de ficció esdevindran, 
paral·lelament, més suggestius, més personals. I en ells dominaran els símbols i 

Metamorfosis en el recull.indd   56Metamorfosis en el recull.indd   56 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 57

els arquetipus, mentre que personatges i escenaris seran emblemàtics, de manera 
preferent (1990, p. 16-17).

La inclinació cap a allò mític es va manifestar, en conclusió, de manera més 
evident en la darrera etapa de producció (Łuczak, 2000, p. 149). El pas cap al mite 
condueix Rodoreda a la recerca de símbols i imatges. La necessitat de passar 
«d’aquest estadi de la pura expressió a aquell en què hi hagi realització artística, 
creació veritable» (Arnau, 1993, p. 251) s’ha d’efectuar mitjançant la creació d’una 
imatgeria, d’un llenguatge, d’uns símbols, que siguen capaços de comunicar l’in-
definit. Aquestes noves imatges que incorpora Rodoreda al seu món literari «sor-
gides de la lògica onírica» obrin l’obra a múltiples interpretacions, talment com 
passava amb La metamorfosi de Kafka. L’obra creix. «Aquesta utilització del símbol 
per a comunicar l’indefinit estén una barrera d’ambigüitat sobre l’obra que n’im-
pedeix la interpretació unívoca i definitiva» (Gregori, 1998, p. 297). En conclusió, 
en l’anàlisi del corpus assistirem al desplegament espectacular d’alguns dels elements 
mítics que hem anat desgranant al llarg del nostre estudi (símbol, arquetipus, mite, 
metamorfosi…) i que són imprescindibles d’estudiar per a entendre i millorar la 
nostra lectura sobre els textos d’aquesta etapa de creació. 

Quins efectes directes té aquest ús del símbol, de la imatgeria i del món mític 
en l’anàlisi i en la recepció dels contes? La metamorfosi a grans trets constitueix 
un element perfecte per a vehicular la transformació i, així mateix, té moltes altres 
potencialitats. D’una banda, segons Arnau (1993, p. 254-255), la metamorfosi és 
un símbol de renaixement – mort – resurrecció. És a dir, està relacionada amb els 
mites palingenètics en la mesura que molts canvis de forma representen una nova 
oportunitat de viure, de culminar una vida (Arnau, 1993, p. 250) o una manera 
sana de ben morir. Hi ha un trànsit en la majoria dels contes que analitzarem entre 
vida-mort i nova vida (Łuczak, 2000, p. 160). Quan ens transformem fem morir 
la nostra forma anterior per a passar a una nova forma amb què possiblement 
estarem més d’acord. Arnau afirma que algunes d’aquestes metamorfosis curiosa-
ment fan tornar la persona als orígens purificadors, «a la recuperació de la infància 
feliç» (Arnau, 1993, p. 255).

Lligat amb la idea de la regeneració, hi ha el tema de l’alliberament, car en la 
majoria de casos la metamorfosi es «relaciona estretament amb la mort i, sovint, 
sembla un alliberament de la vida, una vida que s’acostuma a presentar com un 
fracàs. […] La metamorfosi serà una deslliurança, sovint lligada a la recuperació de 
la infantesa» (Arnau, 1992, p. 99). Aquesta proposta queda confirmada per la matei-
xa autora, com recorda Gregori: «El sentit de la metamorfosi en la seua obra és per 
a l’autora el deslliurament: “Jo he fet servir el tema de la metamorfosi com una fu-
gida, com una alliberació dels meus personatges. I meva”» (1998, p. 288). En defini-
tiva, la metamorfosi permet alliberar els individus d’una existència tràgica. 

Metamorfosis en el recull.indd   57Metamorfosis en el recull.indd   57 9/6/20   17:499/6/20   17:49



58	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

En aquest sentit, Arnau apunta que la metamorfosi com a eina de canvi davant 
el desencís existencial humà té unes arrels fondes en el gnosticisme, car aquest mo-
viment està basat en una visió pessimista de la relació entre l’home i el món que 
provoca en l’home un sentiment d’estranyesa davant del món, un no saber-se i no 
trobar-s’hi: «La idea obsessiva en Kafka de la metamorfosi tradueix una angoixa que 
es pot relacionar amb el gnosticisme» (Arnau, 1990, p. 41), i que es pot traduir en 
ambdós casos en la reproducció freqüent dels personatges en animals, és a dir, en la 
seua deshumanització total: «[…] la metamorfosi, el terror de caure en l’animalitat 
responen en Kafka a un pensament inconscientment gnòstic, que potser li va arribar 
a través […] d’una idea, la de l’home que en qualsevol moment pot morir i, segons 
quins mèrits passats, renéixer àngel o animal» (Arnau, 1990, p. 41).

A més a més, la metamorfosi constitueix una experiència total perquè ens 
permet esdevenir qualsevol criatura, pensament, ànima, vegetal, etc., que hi ha al 
món. La metamorfosi lliga amb una experiència total de la vida, posa en contacte 
el món conscient amb l’inconscient, allò real, amb allò imaginat…, adapta, doncs, 
les dues cares de la realitat i s’ajusta a l’ordre mític del món (Łuczak, 2000, p. 150). 
Łuczak afirma la idea següent i hi insisteix amb el suport de les tesis d’Ernst Cas-
sirer en el seu llibre Antropología filosófica. Introducción a una filosofía de la cultura 
(1963):

Esa manera de aprehender el mundo implica la posibilidad de la metamor-
fosis: de pasar de una forma concreta a otra en el seno de los reinos humano, 
animal y vegetal, sin que ninguna frontera impida el paso de un ámbito a otro: 
«Nada posee una forma definida, invariable, estática; mediante una metamorfosis 
súbita, cualquier cosa se puede convertir en cualquier cosa. Si existe algun rasgo 
característico y sobresaliente del mundo mítico, alguna ley que lo gobierna, es 
ésta la de la metamorfosis» (2000, p. 150). 

Com conclou Cortés:

Aquesta és la idea: la metamorfosi com a procés de recerca fins a la unitat 
ontològica desitjada, per a l’alliberament de l’existència terrenal i l’assoliment 
de l’estat infinit (1995, p. 85).

Aquesta dialèctica constant en què es mou el tema de la metamorfosi entron-
ca amb dos elements clau de la narrativa rodorediana: la mort i el renaixement. 
Són conceptes relacionats amb els elements aigua i vegetació:

La metamorfosi acostuma a produir-se en dues substàncies lligades estre-
tament a la producció de Mercè Rodoreda […] que simbolitzen la mort i el 
renaixement: l’aigua i la vegetació (Arnau, 1992, p. 100). 

Metamorfosis en el recull.indd   58Metamorfosis en el recull.indd   58 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la base teòrica� 59

La vinculació del procés de transformació a la natura, molt subratllada en 
Rodoreda […] remet a la metamorfosi mitològica com a expressió de la profunda 
relació existent entre l’home i l’ordre natural (Gregori, 1998, p. 289). 

En conclusió, desig de transformació, món mític, regeneració, mort, vida, des-
concert, gnosticisme, experiència total, animalitat, món oníric, aigua i vegetació, 
entre d’altres, són les columnes que sostenen aquest edifici majestuós que consti-
tueix la narrativa breu rodorediana, concretament la que està lligada amb el mite 
de la metamorfosi. Anar copsant-los, desgranant-los i interpretant-los en cada 
conte serà, d’ara endavant, la tasca que ens ocuparà.

Metamorfosis en el recull.indd   59Metamorfosis en el recull.indd   59 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   60Metamorfosis en el recull.indd   60 9/6/20   17:499/6/20   17:49



3.  El recull La meva Cristina i altres contes

La meva Cristina i altres contes (1967) fou el segon recull de relats que publicà 
Rodoreda, després de Vint-i-dos contes (1958) i abans de Semblava de seda i altres 
contes (1978). Forma un conjunt bastant homogeni amb setze narracions, de les 
quals huit han estat, segons alguns estudiosos, classificades com a relats de meta-
morfosi. Ací tenim una taula que il·lustra en quins contes, segons quins autors, es 
produiria el fenomen:

Joaquim 
Molas
(1967)

Carme
Arnau
(1993)

Barbara 
Łuczak 
(2000)

Laura Bolo

«Una carta» X X

«El riu i la barca» X X X X

«La salamandra» X X X X

«La meva Cristina» X X X X

«Una fulla de gerani blanc» X X X

«La sala de les nines» X X X?

«El senyor i la lluna» X X X X?

«La gallina» X X X?

Metamorfosis en el recull.indd   61Metamorfosis en el recull.indd   61 9/6/20   17:499/6/20   17:49



62	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Com veiem, la majoria d’investigadors coincideixen en la tria, tot i que hi ha 
algunes divergències que explicarem a continuació.

Tal com podem veure a partir de la taula, nosaltres no hem considerat en cap 
cas el conte «Una carta» com a relat de metamorfosi, com sí que ho han fet Molas 
(1967) i Arnau (1993). Per a ells, en «Una carta» es produeix una metamorfosi de 
la dona en bruixa. Tot i que, certament, al final ella creu que és una bruixa, «Em 
penso que sóc bruixa» (Rodoreda, 2009, p. 191), nosaltres no tenim prou indicis 
de transformació fisiològica per a afirmar que som davant d’una metamorfosi, fins 
i tot podríem arribar a pensar que no és bruixa de nova planta, sinó que ho ha 
estat ara i sempre. 

Recordem que el sentit primari de metamorfosi es basa en un canvi de forma, 
cosa que en cap moment s’entreveu en el relat. A més a més, l’autodenominació 
de bruixa sembla —segons interpretem nosaltres— una apel·lació conscient al seu 
estat. La dona, que d’un temps ençà pateix d’al·lucinacions, és conscient que les 
visions que té no són pròpies d’un ésser corrent i, per tant, s’aixopluga sota l’ar-
quetipus de bruixa per a donar un refugi, un cos, a la seua manera de ser. L’apel·latiu 
bruixa abraça molts significats. En aquest context, una dona que té una visió de la 
realitat trastocada, màgica.

En qualsevol cas, l’ambigüitat que generen aquestes classificacions demostra 
la riquesa i el ventall de recursos de què disposava Rodoreda a l’hora de plasmar 
de manera força imaginativa i poètica els canvis i l’evolució dels personatges.

Destriat aquest conte de la selecció general, ja podem afirmar quins contes 
analitzarem al llarg dels punts següents. Són: «El riu i la barca», «La salamandra», 
«La meva Cristina», «Una fulla de gerani blanc», «La sala de les nines», «El senyor 
i la lluna» i «La gallina». Tots aquests relats ens transportaran a escenaris fantàstics, 
a uns espais on el cosmos és viu, farcits d’unes imatges i d’uns símbols que con-
necten amb la tradició simbòlica occidental. Són uns símbols que desvelen múlti-
ples interpretacions en l’inconscient col·lectiu: la mar, la lluna, els quatre elements 
naturals (aigua, terra, aire i foc), alguns animals com el gat, la salamandra, la ga-
llina i la balena, etc.

Els personatges que viuran aquestes experiències còsmiques, misterioses, «són 
éssers que viuen una mica al marge de la vida i, a la llarga, s’estavellen contra la rea-
litat que tenen al davant» (Molas, 1967, p. 11). Amb la metamorfosi, els éssers can-
viaran la seua condició i estaran capacitats per a un nou rumb de la seua existència.

Hi haurà, a més, un pes notable de la vegetació a través d’arbres emblemàtics 
com els salzes i els joncs, o a través de flors com ara el gerani. En darrer lloc, hi 
apareixeran unes figures misterioses que ens despertaran unes sensacions molt 
inquietants: les nines, que són un joguet estés arreu de totes les cultures i que, com 
veurem, han acabat aixecant reaccions profundes de rebuig i de por en nombrosos 
humans. Ja són gairebé un símbol. 

Metamorfosis en el recull.indd   62Metamorfosis en el recull.indd   62 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 el recull la meva cristina i altres contes� 63

Cadascun d’aquests símbols, i molts altres que encara no s’han anomenat, 
seran estudiats àmpliament en cada conte i es relacionaran amb el tipus de meta-
morfosi i de mite que Rodoreda hi planteja.

El nostre estudi es fonamentarà al voltant de tres punts que constitueixen l’es-
tructura d’anàlisi bàsica. Es farà en cada relat una mena de presentació, sinopsi o 
introducció del conte amb les dades bàsiques sobre el seu contingut. Parlarem, així 
mateix, de la metamorfosi que s’hi duu a terme i se n’analitzaran els símbols prin-
cipals. A més, per arredonir la comprensió global del text, decidirem a quin tipus 
de mite de metamorfosi pertany el conte. Cadascun d’aquests punts tenen una 
llargària i un desenvolupament particulars en cada relat atenent la importància 
que s’hi dona. Els contes «La sala de les nines», «El senyor i la lluna» i «La gallina» 
rebran un tractament diferent, atés que, com veurem, no encaixen de manera cla-
ra amb la definició que hem donat de metamorfosi. A causa d’aquesta ambigüitat 
tècnica, alguns dels punts d’anàlisi anteriors estan més limitats o pràcticament són 
impossibles d’analitzar perquè ens manquen referents. Així, per exemple, en el 
conte «La gallina» s’incideix en gairebé tots els apartats, però sense desglossar-los 
en punts diferents perquè no admeten un desenvolupament tan prolix. En «El 
senyor i la lluna», el mite de la metamorfosi no és possible de deduir a partir de les 
anades i vingudes de l’home a la lluna i, per tant, no el diferenciarem com a epígraf. 
En el conte «La sala de les nines», tot i que sí que es desglossarà en un apartat, el 
mite de la metamorfosi, de nou, presentarà problemes d’interpretació a causa de 
la manca de referents al voltant del procés de metamorfosi.

A més a més, hem volgut afegir dos epígrafs fora de l’anàlisi de cada conte. Es 
tracta de l’estudi de la veu narrativa («L’aparell transmissor de la informació») i 
d’un apunt breu sobre un tema que plana al voltant de tres contes del corpus: la 
violència perpetrada contra la dona («La dona com a víctima»). Són dues coorde-
nades que tenen un patró semblant en els relats i que, per això, hem convingut de 
condensar en un apartat a banda per tal de fer la lectura del text més àgil i estruc-
turada.

Metamorfosis en el recull.indd   63Metamorfosis en el recull.indd   63 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   64Metamorfosis en el recull.indd   64 9/6/20   17:499/6/20   17:49



4.  Els contes amb metamorfosi

4.1.  «El riu i la barca»

4.1.1.  Sinopsi 

«El riu i la barca» narra la història d’un home enamorat de l’aigua. Des de 
petit l’atracció que sent per tot el que és relatiu a l’aigua dolça el fascina: l’aigua 
de la pluja, la del riu, «l’aigua de primavera, l’aigua amb joncs» (Rodoreda, 2009, 
p. 228), «l’aigua poc profunda» (Rodoreda, 2009, p. 228). 

Mentre és a casa d’un amics («M’havien invitat a passar el final de setmana a 
la seva finca» [Rodoreda, 2009, p. 228]), l’home, de bon dematí, s’aixeca empés per 
una forta atracció cap a l’aigua. Aquest trenc d’alba despunta indicis de naixement 
interior. L’home s’allunya de la casa i es dirigeix cap al riu en un passatge farcit 
d’elements naturals mítics: el bosc, els salzes, les garses amb plomatge blau, el riu 
entre els joncs, el raig de sol que travessa l’aigua, les boles de color de foc… En 
arribar a la vora del riu troba una barca, entra dins les aigües estancades, s’hi sub-
mergeix i finalment hi munta. L’aigua del riu li sembla «feixuga» i el nostre prota-
gonista tindrà dificultats per a fer moure els rems. 

Llavors s’enceta un instant màgic en què l’espai pren la iniciativa —de mane-
ra gairebé humana «de l’aigua pujava un respir que m’abaltia» (Rodoreda, 2009, 
p. 229)— en el procés que canviarà el protagonista (metamorfosi). L’home comen-
ça a tenir símptomes estranys («una febre insòlita em desdibuixava tot el que sen-
tia» [Rodoreda, 2009, p. 230]). L’aigua i l’espai l’oprimeixen, ja no pot remar i s’ha 
de deixar dur. La barca no pot passar entre riba i riba i el protagonista, a qui ja li 
costa respirar (perquè està a punt de passar d’un medi a un altre, igual que el fetus 
abans de nàixer), ha de «foradar-la» (trencament d’aigües) i llançar-se a l’aigua. 
De mica en mica, va prenent consciència de les transformacions que hi ha en el seu 
cos: «M’havien sortit uns ventalls espinosos a cada banda del pit, i al mig, un pec-

Metamorfosis en el recull.indd   65Metamorfosis en el recull.indd   65 9/6/20   17:499/6/20   17:49



66	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

toral d’escata», «un alot membranós» (Rodoreda, 2009, p. 230). És la culminació, 
la mort-renaixement, el protagonista ha esdevingut peix:

El protagonista del conte «El riu i la barca» viu obsedit per l’aigua d’ençà 
d’una infantesa que no vol abandonar. Cridat per l’aigua, com ho fou Narcís, 
esdevé peix i submergit per sempre més en l’aigua, tot esdevé «fresc i fàcil. Diví. 
M’havia tornat peix» (Arnau, 1992, p. 100).

4.1.2.  Metamorfosi

En «El riu i la barca» assistim a una metamorfosi d’un home en peix. El pes del 
paisatge i de la natura és cabdal en aquesta conversió, ja que, com apuntava Gre-
gori (1998, p. 289), «el paisatge actua com un espai uterí». De fet, el nostre prota-
gonista adquireix la seua autèntica identitat, la seua carta de naixement, a través 
de la metamorfosi. De petit ja demostra una mena de predisposició a fer-se peix. 
Hi trobem algun senyal, alguna connexió entre ell i l’aigua. Vessa alegria en ser prop 
d’aquest element: «Tothom sabia que m’agradava l’aigua», «quan em banyaven reia; 
i […] quan m’escorrien l’esponja per sobre obria la boca com un peix» (Rodoreda, 
2009, p. 228). Aquesta preciosa analepsi ens marca l’afinitat que sentia des d’infant 
pel medi aquàtic.

La metamorfosi, en aquest relat, s’esdevé just al final. Un cop metamorfosat, 
s’acaba la història. Per a l’home, metamorfosar-se implica una animalització vol-
guda i, de fet, desitjada; per tant, la metamorfosi representa un ascens en la condi-
ció de la persona, un deslliurament. Mitjançant la metamorfosi el nostre protago-
nista pateix una transformació que el fa morir i renàixer, com ell mateix apunta 
(«una naixença», «aquella mort»), en un nou cos de peix, el qual sembla el seu 
estat cobejat.

L’home transformat en peix no sabem ben bé com viurà. No podem estudiar 
les sensacions que es desperten després de la metamorfosi, atés que, a diferència 
d’altres relats com el de «La salamandra», la metamorfosi s’hi efectua al final. Per 
contra, com que en «El riu i la barca» el que passa després no és rellevant, s’in-
cideix, en canvi, en cada pas de la transformació. Es descriuen amb minuciositat 
tant els sentiments («en comptes d’alegrar-me, aquella baralla de transparències 
a la boca de l’ombra em punxava una mica el cor: era com si alguna cosa em 
digués adéu», «dintre meu alguna cosa començava a canviar», «vaig sentir que 
tot el cos se’m nuava», «recordava només la nina amb el cap esberlat» [Rodoreda, 
2009, p. 230]), com el procés de canvi («I el meu respir era curt i difícil. Em va 
semblar que els ulls se m’embotornaven i que no els podia tancar», «vaig fer una 
extremitud i amb els peus vaig foradar la barca que semblava que s’hagués tornat 
de fang. Sentia una pressió terrible a cada costat del coll», «M’havien sortit uns 

Metamorfosis en el recull.indd   66Metamorfosis en el recull.indd   66 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 67

ventalls espinosos a cada banda del pit i, al mig, un pectoral d’escata» [Rodore-
da, 2009, p. 230]).

Hem dit que en el cas de «El riu i la barca» l’espai esdevé crucial, perquè és 
precisament a partir de l’estancament de les aigües, de l’ofec de l’aire, de l’espessor 
de les fulles, que el nostre protagonista deixa de remar, deixa d’alenar i d’esme es 
deixa dur per on el paisatge el condueix. La seua última voluntat («si li agrada 
remar») s’interromp en el moment en què el mateix espai l’està preparant per al 
canvi: «Alguna cosa del fons es menjava la fusta i se m’enduia sense gens d’esforç» 
(Rodoreda, 2009, p. 230). Tot acaba perdent la seua forma i la percepció del món 
ja només es basa en els colors, una avantsala cap a un nou món: «no es veia ni un 
dit de terra ni un clap de sol. Tot era verd i negre, i el riu s’estrenyia», «Va caure 
una ploma blanca i va quedar plana damunt l’aigua que n’hi havia reflectida. Els 
arbres ja no eren arbres i les fulles ja no eren fulles» (Rodoreda, 2009, p. 230).

Un cop l’entorn comença a desfigurar-se, el protagonista té l’últim record, 
l’última fixació a què havia parat esment abans de pujar a la barca (la nina) i llavors 
comença el terrabastall de canvis. Igual que li ocorrerà al mariner de «La meva 
Cristina», el canvi de medi li afectarà en primer lloc la respiració, «el meu respir 
era curt i difícil» (Rodoreda, 2009, p. 230) (com també ocorre als infants que dei-
xen de prendre l’oxigen a través del líquid amniòtic i fan la primera alenada pul-
monar), després li afectarà la vista: «Em va semblar que els ulls se m’embotornaven 
i que no els podia tancar» (Rodoreda, 2009, p. 230) (novament, tenim un paral·
lelisme amb els nounats). Tot està preparat perquè es duga a terme la «naixença»: 
l’espai, les ombres estan a l’«espera», com ell mateix intueix. Trobem, encara, una 
mica de resistència, de no voler canviar d’ecosistema, una certa por que, malgrat 
tot, no té retorn perquè «el meu ofec» empeny la barca. En el moment que ja no 
pot respirar «gens», com en el trencament de la placenta, l’home forada la barca i 
sent una gran pressió pel canvi de medi. I com aquella frase feta que diu «venim 
sols al món i sols ens n’anirem», el protagonista afirma «estava sol amb aquella 
mort». Al relat ell ho percep com una mort de la vida anterior, tot i que nosaltres 
parlarem més aviat d’un renaixement, un passatge. Per això, tot seguit parlarem de 
mite palingenètic. 

Finalment, gràcies al sacrifici (igual que el que patirà el mariner de «La meva 
Cristina») i al dolor («vertigen», «dolorosament»), l’home enceta una nova vida 
més plena i satisfactòria, com un nadó que ho troba tot nou i que és, per això, 
innocent i pur: «Innocent, vaig començar a nedar. Tot era fresc i fàcil. Diví. M’ha-
via tornat peix i ho vaig ser durant molts anys» (Rodoreda, 2009, p. 230).

Subscrivim les paraules de Gregori com a síntesi de tot el procés analitzat:

El conte és la crònica d’un naixement […] en el qual, com en un part, 
l’angoixa i el dolor de la transició donen pas a una nova condició, millor i, so-

Metamorfosis en el recull.indd   67Metamorfosis en el recull.indd   67 9/6/20   17:499/6/20   17:49



68	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

bretot, més pròpia. El personatge adquireix la seua autèntica identitat a través 
de la metamorfosi. La metamorfosi apareix, així, com un procés natural, en què 
el paisatge actua com un espai uterí, els peus que foraden la barca figuren el 
trencament d’aigües i els primers moviments dins el riu, ja peix, són el paral·lel 
de la primera alenada del nadó (1998, p. 289).

4.1.3.  Símbols

Començarem pel símbol del peix. Chevalier i Gheerbrant (1982) i Arnau (1993) 
coincideixen a dir que el peix «s’associa al naixement o a la restauració cíclica» 
(Arnau, 1993, p. 255). Per a Rodoreda el pes de la tradició bíblica no degué passar 
inadvertit i, com tothom sap, el cristià naix de l’aigua com els peixos. En el cris
tianisme, el baptisme es dona per immersió en l’aigua, instrument de regeneració. 
Jung confirma aquesta idea quan afirma que la capacitat d’engendrar fa que l’aigua 
adquirisca unes qualitats divines o màgiques, «la projection de l’imago maternelle 
sur l’eau confère à cette dernière une série de qualités divines ou magiques, telles 
qu’elles sont propres à la mère» (Jung, 2015, p. 366). El peix, segons Chevalier i 
Gheerbrant (1982, p. 894), en la iconografia dels pobles indoeuropeus, era emble-
ma de fecunditat i saviesa, metàfores de la pregonesa i la profunditat de l’oceà. De 
l’aigua dolça, que és la que s’estima més el protagonista, l’aigua dels llacs, dels rius 
i de la pluja, s’inunda la terra, es fertilitza i dona aliment a tots els éssers vius. La 
simbologia del peix, com a font de vida i de regeneració, reforça la nostra tesi: a 
«El riu i la barca» es desplega un mite palingenètic meravellós. 

El fet d’haver parlat del peix i de la seua simbologia ens duu irremeiablement 
a parlar de l’element aigua, leitmotiv força repetit en el conte. 

Tant l’aigua, com la terra, el foc i l’aire tenen cabuda en aquest petit conte. Ara 
bé, la primera, l’aigua, té una aparició molt superior a la resta. No debades s’es-
menta devora trenta vegades. La simbologia de l’aigua és inabastable, com s’apun-
ta en el diccionari de símbols de Chevalier i Gheerbrant (1982) i en els estudis de 
Cortés (1995) i Arnau (1990) sobre l’impacte dels quatre elements en l’obra rodo-
rediana. Tot i que Arnau i Cortés estudien fonamentalment La mort i la primavera 
i Quanta, quanta guerra…, alguns dels apunts que hi fan són reveladors també per 
al nostre relat: «La pluja pot reflectir la simpatia còsmica existent entre el cel i la 
terra, l’estret lligam entre macrocosmos (Univers) i microcosmos (home)» (Arnau, 
1990, p. 55). De fet, notem que, en el conte, el moment de la pluja deixa suspès el 
protagonista en un goig inefable, en una comunió amb la natura única en què 
s’adona que la pluja no només connecta amb ell, sinó que és «l’aigua que omplia 
les fonts», això és, l’element que dona vida a la Terra:

La primera sensació viva de la pluja la vaig tenir a la torre on passàvem els 
estius. Una nit va ploure sense parar i jo em vaig llevar a mirar l’aigua. La fosca 

Metamorfosis en el recull.indd   68Metamorfosis en el recull.indd   68 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 69

m’esporuguia, però vaig sortir a la terrassa, em vaig estirar a terra, la pluja em 
queia a la boca, jo bevia, i la por em va passar. Aquella aigua era l’aigua que om-
plia les fonts, pensava. I cada dia amb una canya burxava la font perquè l’aigua 
se li acabés de pressa i demanés més pluja als núvols (Rodoreda, 2009, p. 228).

Com hem dit abans, el peix s’associa a la fecunditat i la saviesa —cosa que 
comparteix amb l’aigua—, així com també al naixement o a la restauració cíclica: 
«L’aigua i la terra assoleixen un paper decisiu en aquest univers de ficció, en pro-
clamar-ne d’una manera simbòlica i emblemàtica, el tema central; la mort, lligada 
estretament al renaixement» (Arnau, 1990, p. 48). Aquesta idea extreta del llibre 
La mort i la primavera sembla bastant aplicable a «El riu i la barca», ja que l’aigua 
és la font de mort i de renaixement. En resum, «els significats simbòlics de l’aigua es 
redueixen a tres temes dominants: font de vida, mitjà de purificació, centre de 
regeneració» (Arnau, 1993, p. 255).

Els altres elements que també hi apareixen són el foc i l’aire. Es fa al·lusió al 
foc quan apareix per darrere la barca, quan el protagonista arriba al riu com una 
mena d’aurèola: «vaig trobar la barca darrera d’un matoll esquitxat de boles de 
color de foc, com un incendi glaçat» (Rodoreda, 2009, p. 228). El foc il·lumina 
l’escena igual que el sol: «Més enllà hi devia haver flors amb foc a la galta, el sol 
a banda i banda devia batre la terra» (Rodoreda, 2009, p. 229). És l’element més 
sacralitzat per part dels humans, possiblement perquè és una de les seues con-
questes més lloables. En el gnosticisme, «el foc ha estat considerat un element 
sagrat, símbol de la veritat i del coneixement» (Arnau, 1990, p. 80). Recordem 
que el coneixement i la paraula de Déu van il·luminar els apòstols mitjançant les 
llengües de foc que davallaren en la Pentecosta. Així, Déu els va ensenyar la ve-
ritat per a saber i escampar la seua paraula arreu del món. Rodoreda, en aquest 
conte, fa servir l’element foc com a preludi, com a símptoma de la saviesa i la 
naixença que rebrà tot seguit l’home.

L’aire apareix com un element que fa basarda en el moment de la metamorfo-
si perquè l’assimilació de l’aire o de l’oxigen en els humans i en els peixos és lògi-
cament distinta: «Obria la boca tant com podia per fer-li passar un fil d’aire, però 
l’aire s’havia espessit i la boca se m’esquinçava pels costats» (Rodoreda, 2009, 
p. 230). L’ésser canvia d’un medi aeri a un d’aquàtic i l’adquisició d’oxigen forço-
sament ha de canviar. Tal com hem explicat més amunt, els paral·lelismes entre la 
respiració de l’home i la del nounat són evidents. 

En La mort i la primavera, Arnau (1990, p. 74) associa l’aire amb l’esperit. 
Nosaltres creiem que hi ha una alteració de l’esperit de l’home a causa del canvi de 
forma i, seguint aquest fil argumental, podríem pensar que l’ànima —en forma 
d’aire— és el primer que es trasbalsa i s’agita (la respiració). Aquest apunt el deixem, 
però, obert a altres interpretacions. En definitiva, el que sí que és clar és que l’aire 

Metamorfosis en el recull.indd   69Metamorfosis en el recull.indd   69 9/6/20   17:499/6/20   17:49



70	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

és un element fonamental per a la vida (fisiològicament) i que ben aviat es veurà 
afectat pel canvi de cos. 

4.1.4.  La metamorfosi com a mite palingenètic

Parlem d’un mite palingenètic o de renaixement: «Aquí la metamorfosi és feliç 
perquè és la lògica resolució d’una passió abassegadora d’aigua. […] El final és una 
mort-renaixement» (Arnau, 1993, p. 254-255). Un retorn, en certa manera, a la 
infància, que era l’època en què ell podia desenvolupar-se com a peix i viure sense 
constrenyiments el seu deler per l’aigua. El nostre protagonista sembla renunciar 
a la vida anterior i abocar-se molt decidit a una de nova (passant per una petita 
mort), quan, de sobte, deixa els seus, un cap de setmana d’esbarjo, i a punta de dia, 
ben ferm i resolut, decideix llançar-se a viure una altra vida més afí als seus desit-
jos d’aigua. Per tot això, no tenim dubte que «El riu i la barca» s’adscriu al tipus de 
mites palingenètics.

4.2.  «La salamandra»

4.2.1.  Sinopsi

«La salamandra» és la història d’una xica que és sorpresa per un xic a la vora 
de l’estany. Allà s’emmirallen, s’enamoren i mantenen relacions fins que la dona 
del xic els enxampa. Una vegada el secret transcendeix a l’àmbit social, la xica és 
estigmatitzada i culpabilitzada per l’adulteri comés. El seu castic es materialitza en 
forma de persecució constant, ostracisme, rebuig, acusacions de bruixa i, finalment, 
en la crema a la foguera. 

El relat no s’acaba ací i les desigualtats entre el jove i la jove s’accentuen. Men-
tre ella és mortificada, ell és un home lliure i privilegiat, estimat encara més per la 
muller. La tortura de la xica no expia amb la crema, ja que llavors es produirà el fet 
màgic: la metamorfosi. La jove esdevindrà salamandra i continuarà estimant l’amant 
i anant-li al darrere fins que deixarà de ser una bestiola anònima i amagada, i llavors 
serà perseguida de nou i ferida a la poteta per la muller del seu amant i per la xi-
calla del poble. 

Sense descans, la salamandra fugirà al bosc per buscar la pau, però tampoc no 
la hi trobarà. Les anguiles del llac la veuran indefensa, amb la poteta trencada, i 
s’aprofitaran també de la seua vulnerabilitat. Veient que tant el món animal (al qual 
pertany en cos) com el món dels humans (al qual pertany en ànima) li infringeixen 
una violència brutal i un rebuig patent, la salamandra es veurà sola, mutilada i 
escindida entre aquestes dues condicions existencials, a les quals no sap ben bé si 
adscriure’s, perquè cap de les dues no es mostra tolerant amb ella. 

Metamorfosis en el recull.indd   70Metamorfosis en el recull.indd   70 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 71

4.2.2.  Metamorfosi

La història de la xica-salamandra comença a l’estany on primerament es veurà 
reflectida tota sola i després també contemplarà el seu amant. Envoltada del salze 
i de l’aigua, la xica descobrirà l’alteritat a través del rostre del jove. L’amor, com 
ocorre sovint, posarà en joc la seua subjectivitat. 

La segona vegada que ell s’acosta a ella es produirà l’encontre sexual, no man-
cat d’una certa violència. Llavors ella l’acceptarà, amb dubtes, i li preguntarà en tot 
moment pel parer de la seua dona. La xica és des d’aquest moment conscient que 
travessarà una barrera perillosa. La muller del marit, que representa la moral pa-
triarcal i matrimonial, els descobrirà i, lluny de renyar el marit, culpabilitzarà i 
insultarà la xica. Bruixa, en serà l’apel·latiu. Des de llavors, la xica no serà tractada 
com una dona més de la comunitat, sinó que serà apartada i escarmentada per tots, 
per una eterna culpa que ens afecta, des de l’expulsió del paradís:

When he accosts her in the same way the next evening, she inquires, “And 
your wife?”, to which he replies that she is his wife, assuring her, “Only you”. 
With this promise she accepts him, even though they are immediately afterward 
discovered by the wife who offers no word of reproach to the man but calls the 
girl a witch (Pérez, 1987, p. 193).

Les conseqüències d’haver comés l’adulteri, d’haver amat carnalment, són des-
proporcionades. A partir de llavors la xica rebrà com a castic l’ostracisme, la crema 
pública i el rebuig social, i serà constantment turmentada per humans i animals: 

The adulteress is left alone to pay the price of ostracism, public disgrace and 
official punishment […] she is also accused of witchcraft (Pérez, 1987, p. 193). 

A partir del moment de l’acusació, la protagonista viurà la incomunicació i 
l’agressió col·lectives (Balaguer, 1998, p. 446).

Aquest cinisme és el que s’anomena doble moral patriarcal: el que serveix i és 
tolerable per a uns, és, en canvi, punible per als altres. Després d’haver comés el 
mateix acte, la dona, per una banda, serà acusada, estarà sola, menyspreada i 
rebutjada, i l’home, per l’altra, n’eixirà privilegiat, airós i acompanyat de tota la 
comunitat. Ningú no el reprova: «Rodoreda is indicting the double standard of 
morality, as well as any society which tolerates adulterous or extramarital relation
ships for the man but does not accept the same conduct by a woman» (Pérez, 
1987, p. 194).

Sense respectar cap tipus de dret humà a la defensa i a la integritat física, els 
homes del poble van fins a sa casa, la trauen, la lliguen de mans i li arromanguen 
la faldilla. Després la porten fins a la plaça, lloc públic per excel·lència, per procedir 

Metamorfosis en el recull.indd   71Metamorfosis en el recull.indd   71 9/6/20   17:499/6/20   17:49



72	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

a la crema i execució, en un ritual macabre en què tothom participa, per exemple, 
cantant «la cançó de la bruixa cremada».

La metamorfosi constitueix per a la xica un sacrifici que ha de suportar no per 
haver comés cap falta, sinó per la intransigència de la comunitat, que no accepta 
un individu lliure i diferent, més encara si es tracta d’una dona. Així, igual que 
molts innocents, la xica serà cremada i llavors es produirà la metamorfosi en sala-
mandra. Un ésser que, segons la tradició clàssica, és capaç de suportar i alimentar-se 
del foc. Mitjançant aquesta transformació màgica, la xica sobreviurà —en ànima, 
però no pas en cos— a la mort irremeiable que l’espera. 

El canvi, però, no l’allibera de sentir el flagell del dolor i l’engany de l’amant. 
La condició animal la fa més vulnerable. Ara ha d’adaptar-se a ser un ésser petit 
que s’arrossega per terra. No ens podem equivocar, com diu Balaguer, «el canvi en 
la protagonista» és un «signe de degradació» (Balaguer, 1998, p. 449). L’animalit-
zació constitueix, doncs, una degradació de la seua condició humana: «The physi-
cal change to a lower animal, one which must crawl on its belly and live in the mire» 
(Pérez, 1987, p. 195).

Amb la mort i el renaixement, la salamandra busca de nou el caliu de l’amant, 
però ell mai més no s’adonarà d’ella. Feta bestiola, pot continuar estimant-lo i vivint 
de les seues engrunes. Torturant-se cada cop que el veu o el sent diàriament davall del 
llit. La salamandra continua abocada al suplici de l’amor passió: «Driven nearly insane 
by pain and fear, she metamorphoses into a salamander, and takes refuge in her lover’s 
house so she can continue to adore him from under the bed» (Pérez, 1987, p. 192).

Aquest maltractament psicològic de què no pot fugir estressa la salamandra i 
la fa viure entre dos mons: la casa de l’amant i el seu medi natural (el llot i l’estany). 
Ella resta a l’espera d’algun canvi que no arribarà. La hipocresia de l’amant, l’engany, 
la tortura física i psicològica…, tot plegat és un preu massa car que pagarà per la 
seua gosadia.

Després de tot aquest desplegament de violència, després de la metamorfosi 
alliberadora i alhora torturant, on queden els sentiments de la salamandra? Cer-
tament, a través de les seues intervencions, ens costa pensar si la metamorfosi ha 
significat un ascens o una degradació, perquè els sentiments són presentats de 
manera molt sumària, gairebé lacònica. L’amor, per a la salamandra, està lligat amb 
la fatalitat (Balaguer, 1998, p. 455) i és una relació de forces oposades: des de la 
tendresa insatisfeta fins a la realització amorosa. És cert que el fet d’esdevenir sa-
lamandra no lleva a la protagonista la capacitat de sentir. Ara bé, la xica, en haver 
esdevingut salamandra, alterarà la seua perspectiva sobre els fets, i no ens els rela-
tarà amb la lucidesa que pertocaria. La lògica dels esdeveniments és l’únic recurs 
que ens pot ajudar a pensar com se sent. Els pensaments que ens són transmesos 
des d’aleshores són els de pànic a causa de la seua vulnerabilitat física (bé quan la 
dona la burxa, quan els xics li tiren canyes o quan les anguiles li piquen la poteta).

Metamorfosis en el recull.indd   72Metamorfosis en el recull.indd   72 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 73

En resum, de la metamorfosi xica-salamandra es dedueixen les conclusions 
següents. En primer lloc, la metamorfosi no implica un ascens de la condició ni 
dels drets de la xica, ans al contrari, representa una animalització, una vulnera-
bilitat més gran de la seua integritat física i un rebuig i oblit per part de l’amant. 
En segon lloc, la condició de bruixa és un preludi que servirà com a acusació 
particular de la muller davant de tota la comunitat. En aquest cas, la condició de 
bruixa com a símbol de dona lliure i de relació extramatrimonial i carnal serà la 
culpa que portarà la xica a la crema de la foguera. En tercer lloc, la metamorfosi 
no allibera la xica del turment, de la persecució, ni de la indiferència del poble i 
de l’home. De fet, en qualitat de salamandra haurà de patir els castics i els sacri-
ficis que li pertoquen com a animal (la falta de respecte dels humans, la seua 
violència injustificada, la superioritat d’altres espècies animals, etc.). En quart i 
darrer lloc, la salamandra, tot i que sabem que manté la condició anímica de 
dona, és un animal perdut i escindit. En el pitjor dels casos, després de tot l’hor-
ror viscut, el lector haurà de deduir els sentiments de l’animaló perquè «the tone 
of the salamander is completely matter-of-fact, understated, almost impersonal, 
with no reference to her sentiments and little if any to her physical pain» (Pérez, 
1987, p. 195). De la successió de fets es desprén que la salamandra passarà de la 
passivitat a la impotència i finalment acceptarà resignada la seua situació (Bala-
guer, 1998, p. 448-449).

4.2.3.  Símbols

El símbol per excel·lència d’aquest relat és la salamandra, l’ésser en qui es me-
tamorfosa la xica. Al voltant d’aquest símbol s’hi relacionen l’element foc —l’aliment 
de la salamandra—, l’element aigua i l’element terra, que formen part de l’ecosis-
tema natural dels amfibis. Indagarem no solament aquests elements, sinó també 
la figura arquetípica de la bruixa i, per acabar, parlarem del salze, un motiu que 
apareix al relat almenys deu vegades i que, per la riquesa simbòlica que té, no podem 
menysprear.

La salamandra és una criatura que, segons la majoria de fonts, no té més no-
driment que l’element foc. Segons els bestiaris medievals, la salamandra «viu so-
lament del foc» (Bestiari, 2010, p. 65) i representa dues menes de gent. Per una 
banda, aquells que han estat il·luminats pel foc purificador, talment els apòstols 
amb l’Esperit Sant; per l’altra, fa al·lusió a la mena de gent que es deixa portar pel 
foc de la carn, de la concupiscència:

Per la salamandra, que viu solament del foc, podem entendre dues menes 
de gent. Una és aquella que està inflamada per l’amor de l’Esperit Sant, de la 
mateixa manera com nostre Senyor Déu inflamà els apòstols amb l’Esperit Sant, 

Metamorfosis en el recull.indd   73Metamorfosis en el recull.indd   73 9/6/20   17:499/6/20   17:49



74	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

com si fos amb llengües de foc, el dia de la Pentecosta […]. L’altra mena és la 
d’aquells que són luxuriosos i ardents de l’amor carnal (Bestiari, 2010, p. 65).

Seguint aquesta iconografia medieval, les persones que creuen en Déu cremen 
«per l’amor de l’Esperit Sant» (Bestiari, 2010, p. 67); en canvi, les xiques com la del 
nostre relat cremen a la terra —en una foguera— per amor carnal. La salamandra 
és un animal capaç de resistir i alimentar-se del foc, raó per la qual Rodoreda l’es-
cull per a metamorfosar-se en la xica mentre crema. La salamandra, doncs, esde-
vindrà l’únic animal que suportarà l’escalfor del foc i evitarà la mort de la xica: «[la 
salamandra és] capable de vivre dans le feu sans y être consumé» (Chevalier i 
Gheerbrant, 1982, p. 974).

Per als alquimistes, la salamandra s’identifica amb el color roig, amb el sofre 
incombustible. Tant la salamandra com el fènix es relacionen amb el foc i el sofre: 
l’una perquè se’n nodreix, l’altre perquè renaix de les seues cendres (Chevalier i 
Gheerbrant, 1982, p. 974). Constitueixen, en definitiva, dos animals sagrats: la cara 
i la creu de l’element foc. 

A més a més, la salamandra es relaciona amb l’element aigua i l’element terra 
en el sentit que és un amfibi (del grec amphi, ’tots dos’, i bios, ’vida’). Pertany a un 
grup d’animals que dipositen sempre els ous a l’aigua i, per tant, quan són larves 
viuen al medi aquàtic. En desenvolupar-se, els creixen potes, el cor, les cavitats 
pulmonars i s’han de banyar sovint la pell per a mantenir-la humida. La salaman-
dra, com a amfibi, ha de viure sempre a prop de l’aigua dolça, atés que els seus 
ronyons no els permeten de suportar les «salinitats excessivament elevades» (Gran 
enciclopèdia catalana, en línia). 

La salamandra, com a amfibi, també es relaciona amb el tema de la metamor-
fosi. Els amfibis són animals que es desenvolupen precisament per metamorfosi, 
és a dir, que el seu estat de larva es transforma radicalment en esdevenir adult. No 
creixen com la resta de vertebrats, sinó que es metamorfosen. Tenen una vida ini-
cialment aquàtica i, després del canvi, es desenvolupen en un medi semiaquàtic, 
però manifesten trets anatòmics propis dels vertebrats terrestres. Heus ací la defi-
nició de amfibis de la Gran enciclopèdia catalana (en línia):

Les larves […]. En principi estan mancades d’extremitats, respiren per bràn-
quies (externes o internes) i tenen un cor amb dues cavitats únicament. Al llarg 
de la metamorfosi canvien gradualment d’organització: desenrotllen extremitats, 
perden les brànquies (en la majoria dels casos) i diferencien pulmons i se’ls 
divideix el cor en tres compartiments. Els individus adults ofereixen els trets 
anatòmics característics de qualsevol vertebrat terrestre.  

La salamandra és, com hem vist, un animal relacionat excepcionalment amb 
tres elements (aigua, terra i foc). El foc és l’element sagrat que permet el pas de la 

Metamorfosis en el recull.indd   74Metamorfosis en el recull.indd   74 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 75

xica a salamandra. Atorga la combustió necessària perquè s’esdevinga la metamor-
fosi. L’aigua i la terra, com afirma Arnau, són els elements «més estretament lligats 
a la producció rodorediana» (Arnau, 1990, p. 47). En aquest cas es condensen en 
la figura de l’amfibi, animal capaç de viure en ambdós medis. 

Amb l’aigua comença i acaba el relat. L’aigua té ressons mítics, com apunta 
Balaguer, que recorden la tragèdia de Narcís: «La protagonista comença emmira-
llant-se en l’aigua de l’estany i acabarà al fons de l’aigua», convertida en salaman-
dra (Balaguer, 1998, p. 442-443). A més de mirall, l’aigua en forma d’estanys i de 
fonts és considerada un element sagrat i és, de fet, al voltant de l’aigua que s’esde-
venen les primeres escenes màgiques d’amor i és a l’aigua on torna la xica cada cop 
que vol refugiar-se de la maldat dels altres.

Pel que fa a la terra que es descriu, també té un caràcter sagrat i gairebé mític: 
els salzes, les fulles que «em deien coses», «aquella herba que quan anava a penti-
nar-me a penes gosava trepitjar» (Rodoreda, 2009, p. 238), el bosc de les arrels… 
Tot plegat, al començament de l’obra, l’element terra adquireix una dimensió mà-
gica. En endavant, quan la xica esdevinga la salamandra, la terra serà el medi per 
on es desplaçarà. Com a salamandra estarà relegada a arrossegar-se pel terra, a 
viure «arran de terra» (Rodoreda, 2009, p. 240) i caminar «amb les mans i amb els 
peus» (Rodoreda, 2009, p. 240). De la pluja, la terra en farà fang i «aquella pasta 
flonja» (Rodoreda, 2009, p. 240) li dificultarà el caminar. A més, del terra estant, 
sota el llit, podrà contemplar la farsa de l’amant, que diu a la seua muller les ma-
teixes paraules, idèntiques amoretes, que li deia a ella. La salamandra, doncs, anirà 
combinant la terra i l’aigua, segons si vol tornar al poble o vol descansar a l’estany. 
En qualsevol cas, moure’s pel terra no serà fàcil a causa de la pluja, del mal a la 
poteta i de la seua mida, irremeiablement inferior a la dels humans. La terra serà, 
doncs, el camí que unirà la salamandra al món (Arnau, 1990, p. 59) i que, en la part 
del bosc, gràcies a la vegetació, assolirà un caràcter sagrat.

Escindida entre aquests dos mons, la salamandra no sabrà de vegades a quin 
adscriure’s a causa de la soledat que li reporta el món aquàtic, per una banda, i del 
rebuig que li és infringit en el món terrestre, per l’altra:

I jo vaig caminar fins la claror i em vaig posar ben bé a sota de la creu i vaig 
començar a resar per mi perquè a dintre meu, tot i que no era morta, no hi havia 
res que fos viu del tot, i resava fort perquè no sabia si encara era persona o si 
només era una bestiola, o si era mig persona i mig bestiola, i també resava per 
saber on era, perquè hi havia estones que em semblava que era damunt a sota 
de l’aigua, i quan era a sota de l’aigua em semblava que era damunt la terra i no 
podia saber mai on era de debò (Rodoreda, 2009, p. 241-242).

L’arbre, com a element fecund que genera la terra, és un símbol fonamental en 
l’alquímia i també en l’estudi psicoanalític de Jung. Transformat en creu, simbo-

Metamorfosis en el recull.indd   75Metamorfosis en el recull.indd   75 9/6/20   17:499/6/20   17:49



76	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

litza en el cristianisme la mort i el sacrifici, però, alhora, és l’objecte que abraça 
Jesús quan és mort. La creu de Crist s’identifica, segons Arnau, amb l’arbre de la 
vida, perquè després de la mort mística esdevé símbol de vida i d’eternitat. La creu 
cristiana encarna la victòria sobre la mort, la renúncia al propi jo després del sa-
crifici (Arnau, 1990, p. 69). Per una banda, l’arbre i la fusta són, doncs, anunciadors 
de mort i símbol de sacrifici. Per l’altra, hi hauria la idea de l’arbre de la vida, font de 
fecundació, nodriment i genealogia: l’arbre del paradís. En aquesta línia, fins a 
arribar a la calma del salze, la salamandra haurà de viure «un procés dolorós que 
recorda el sacrifici cristià» (Balaguer, 1998, p. 448). L’arbre apareixerà tant en for-
ma de branquillons secs per a cremar la foguera com en la forma de la creu en què 
ella s’empara: «I jo em veia sota la creu feta d’ombra, damunt d’un foc de colors 
que s’alçava xisclant i que no em cremava» (Rodoreda, 2009, p. 243), «em vaig 
posar sota de la creu i vaig començar a resar» (Rodoreda, 2009, p. 241). Dues cares 
de la mateixa moneda: sacrifici i protecció.

El salze té una tradició simbòlica extensa. Des dels psalms, passant per la mi-
tologia grega i la celta, el salze constitueix un arbre embruixat, màgic i melancòlic. 
Un arbre que escolta els afligits quan demanen redempció o justícia:

Vora els rius de Babilònia
ens asséiem i ploràvem

d’enyorança de Sió;
teníem penjades les lires
als salzes d’aquella ciutat.

Els qui ens havien deportat
volien que cantàrem;

ens demanaven cants de festa
els que ens havien entristit:

«Canteu-nos algun càntic de Sió» (Psalms 137,1-3).

En el nostre conte, el salze és un arbre que dona refugi a la protagonista i l’acull 
quan se sent sola. La salamandra s’acosta a la vegetació i a l’aigua per a cercar 
l’ajuda del cosmos i restaurar-se del mal infringit. Després dels seus sacrificis (en 
la foguera i en la mutilació de la seua extremitat), la salamandra trobarà la pau 
acostant-se cada vegada a l’arbre i l’aigua que la connecten amb el cosmos. Davant 
del desencís que provoca l’acció dels humans i dels animalons (anguiles), la vege-
tació i l’aigua (el salze, l’estany i el llot) seran un símbol de refugi i un consol. El 
salze i l’aigua acolliran sempre la salamandra. 

Al principi:

Vaig passar per sota del salze, vaig arribar a l’estesa dels créixens i em vaig 
agenollar ran de l’estany (Rodoreda, 2009, p. 237).

Metamorfosis en el recull.indd   76Metamorfosis en el recull.indd   76 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 77

Quan fuig de la crema, el salze l’acull i s’il·lumina màgicament, com un guia:

Tenia la cara arran de terra i caminava amb les mans i amb els peus. Anava 
cap al salze, fregant la paret, però quan vaig arribar al cantell em vaig decantar 
una mica i d’un tros lluny vaig veure la meva casa que semblava una teia encesa 
[…]. Hauria volgut córrer, però no podia. Un tro em va deixar clavada al mig 
del camí; després va fer un llampec i per entre les pedres vaig veure el salze. Vaig 
respirar de pressa i em vaig acostar a l’estany; i quan després del fang […], vaig 
trobar el llot […] em vaig arraconar, mig colgada (Rodoreda, 2009, p. 240-241).

Estant atrapada en la casa de l’amant, al terra, entre els borrellons de pols 
sentint cada dia l’engany, s’escapa per a buscar la pau i el descans del bosc:

I vaig passar moltes nits entre la borra i la creu. De vegades sortia i me n’anava 
a la vora del salze (Rodoreda, 2009, p. 242).

I apa, apa, apa, cap al salze, i cap als créixens i a la meva casa del llot de dintre 
l’aigua (Rodoreda, 2009, p. 243).

Finalment, les anguiles acaben de trencar-li la poteta, la mutilen i juguen amb 
l’extremitat esqueixada. Desolada, la salamandra torna a fixar-se en el salze i en les 
arrels, que, impassibles, s’alimenten de la sang i les restes dels éssers vius en un 
cicle harmoniós i perfecte:

Fins que les anguiles es van cansar i l’ombra va xuclar la maneta… una ombra 
morta, que estenia a poc a poc la pols de l’aigua, dies i dies i dies, en aquell racó 
de llot, entre arrels d’herba i de salze que tenien set i bevien allà des de sempre 
(Rodoreda, 2009, p. 243).

La xica es converteix, mitjançant la metamorfosi, en salamandra, però la his-
tòria no acaba ací. Als ulls de la gent ha esdevingut una altra cosa: una bruixa. 
Segons Jung, la bruixa representa l’arquetipus de dona malvada. En cada tradició, 
adopta un paper: bé de mare terrible que es menja o destrueix els seus fills, bé de 
dona intel·ligent que repta i condemna tota la comunitat, bé de dona adúltera, bé 
de dona coneixedora de la medicina alternativa, etc.

El símbol de dona terrible es troba força estés al llarg de tota la tradició literà-
ria occidental, personificada en diferents dones com ara Lilith o Eva en la tradició 
cristiana, en Làmia en la tradició grega o en la bruixa de Hänsel i Gretel o en les 
dels contes de Blancaneus i la Bella dorment… en la tradició contemporània. Com 
que les aparicions són infinites i el missatge implícit que duu aparellat el terme és 
força semblant en la majoria dels casos, la bruixa, com a símbol, ha esdevingut un 
arquetipus. En aquest cas, l’arquetipus bruixa condensa tot un seguit de qualitats 

Metamorfosis en el recull.indd   77Metamorfosis en el recull.indd   77 9/6/20   17:499/6/20   17:49



78	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

personals que el fan particularment recognoscible. Entre d’altres, en destaquen: ser 
dona i dur a terme pràctiques reprovades per la societat (adulteri, incest, infanti-
cidi, invocació al diable), estar poc constretes per la normativa social i, en conse-
qüència, ser lliures. Finalment, són persones associades a uns ritus poc ortodoxos 
que les fan viure d’esquena a la societat.

La psyché humana ha creat l’arquetipus de bruixa per a canalitzar tota l’energia 
psíquica al voltant d’allò interdit per la moral imperant. Creant aquest símbol reo-
rientem la libido i evitem dur a terme aquestes accions. «Per a C. J. Jung, amb les 
bruixes es transferien els elements obscurs de les pulsions» (Balaguer, 1998, p. 445).

L’acusació de bruixa, en el cas de Rodoreda, té en comú amb l’arquetipus ge-
neral el fet que la dona és apel·lada així per haver tingut relacions amb un home 
casat. L’acusació i l’estigma es basa fonamentalment en el descrèdit que produeixen 
les relacions extramatrimonials, atés que el matrimoni és una institució social 
valorada. Així doncs, la persona de sexe femení que mantinga relacions fora de la 
unió del matrimoni ha estat històricament estigmatitzada perquè ha exercit una 
llibertat i una tria que la societat no li ha imposat (mitjançant el matrimoni). En 
canvi, l’home, que sí que té dret a la llibertat, pot fruir de relacions extramaritals i 
no veure tenyit el seu prestigi:

Des de l’antropologia més recent, s’ha apuntat com la bruixa té totes les 
connotacions, en les cultures preindustrials, de la dona rebel i si, per un costat, 
s’havia vist com l’afloració del culte pagà dirigit per l’Anticrist o pel dimoni per 
tal de destruir l’Església, per l’altre, es considera exponent de l’alliberament dels 
rols socials de les dones (Balaguer, 1998, p. 446).

Vista des de petita com una bruixa, igual que sa mare, transformada en sala-
mandra, desplaçada i escindida entre el medi terrestre i l’aquàtic i entre la seua 
condició humana i animal, ferida pel foc i per les anguiles, la nostra protagonista 
viurà una història cruel per haver volgut ser lliure. Serà castigada a l’ostracisme, al 
turment i a la crema pública i condemnada al rebuig social. L’acusaran de bruixa 
i l’amant la trairà. 

Fent ús de l’entramat simbòlic que hem desplegat, Mercè Rodoreda enriqueix 
l’univers diegètic, crea unes imatges potents i inesgotables, gràcies a l’ús dels símbols 
i arquetipus. Rodoreda crea un espai de ficció i de mite capaç d’engendrar, amb la 
maquinària més precisa, el relat de terror i de violència que tenim a les mans.

4.2.4.  La metamorfosi com a mite de degradació

La salamandra s’encabeix dins els anomenats mites de degradació, atés que la 
metamorfosi constitueix una mena de degeneració de la condició humana de 
la protagonista i el canvi, en cap cas, no li permet de sobreposar-se a la situació. 

Metamorfosis en el recull.indd   78Metamorfosis en el recull.indd   78 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 79

Haver esdevingut bestiola li dona l’oportunitat d’entrar, sense problemes, a casa de 
l’amant i comprovar dia i nit l’engany a què la tenia sotmesa («Només tu», Rodore-
da, 2009, p. 238). A més, ser un animaló li impedeix defensar-se davant el poble i 
davant la dona de l’amant. És un ésser, en definitiva, inerme, desproveït d’armes, que 
resta als auspicis tant de la muller i de la societat com de la resta del món animal. En 
paraules de Brunel:

Les métamorphoses [degradants, s’entén] elles renferment essentiellement 
une attitude négative à l’égard de la nature. Les animaux et les formes inorgani-
ques présentent une sorte de dégradation de la nature humaine, de sorte que […] 
revêtir une des formes de la nature apparaît comme un châtiment pour quelque 
faute plus ou moins grave, ou même pour un crime monstrueux (1974, p. 158).

La metamorfosi com a mite de degradació es relaciona amb el castic: «En 
transgressant un interdit, la métamorphose constitue une faute qui appelle un 
châtiment» (Brunel, 1974, p. 157). El castic és infringit a la xica per part de tots els 
protagonistes del relat. L’amant la castiga amb la seua absència, el poble la crema, 
els xics la persegueixen i la burxen, les anguiles li ataquen la poteta… Però el castic 
no ho és tot en el camí de la degradació. El sentiment de culpabilitat també és un 
motiu de degeneració. L’ésser punit i reprovat per tota la comunitat acaba sentint-se 
culpable de les seues actuacions. Aquest complex de culpabilitat és el que també 
experimenta dia rere dia Gregor Samsa, quan no pot aixecar-se del llit i tothom va 
enfonsant-lo. És un sentiment força desenvolupat en la narrativa kafkiana: «Kafka 
a insisté sur l’infini sentiment de culpabilité qui le possédait» (Brunel, 1974, p. 157). 
Com tothom sap, per aquest motiu i per molts d’altres, Rodoreda s’inspirà indub-
tablement en el referent kafkià a l’hora d’elaborar el relat.

El complex de culpabilitat és, a més, etern. És el complex de culpabilitat que 
ha viscut la dona d’ençà de l’expulsió del paradís, bé siga per haver abandonat la 
família, per no haver tingut fills en edat fèrtil, per fer-se vella, per mantenir rela
cions lliures, per no tenir experiència, etc. Ras i curt: «Per excés o per defecte, no 
hi ha sortida des de l’expulsió del paradís» (Campillo, 2008, p. 51).

En síntesi, l’animalització de la xica constitueix una degradació, un empobri-
ment de la condició en tant que: «est ressentie comme un appauvrissement de l’être 
humain, privé de liberté, de parole, éventuellement menacé» (Brunel, 1974, p. 160). 
En definitiva, la metamorfosi, segons Janet Pérez, no representa el final del patiment 
ans el començament de noves desgràcies: «The metamorphosis is not the ending 
in the case of “The salamander”, but only the beginning» (Pérez, 1987, p. 192).

Metamorfosis en el recull.indd   79Metamorfosis en el recull.indd   79 9/6/20   17:499/6/20   17:49



80	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

4.3.  «La meva Cristina»

4.3.1.  Sinopsi

«La meva Cristina» narra la història d’un mariner que viatja a bord del Cristi-
na i, després que en naufragui la nau, és engolit per una balena. Durant anys hi viu 
a l’interior en una lluita constant per a alliberar-se’n. Per mantindre’l, la balena 
pagarà un preu molt elevat. El mariner la maltracta i de mica a mica va devorant-la. 
A còpia d’alimentar-se de l’animal i de romandre’n dins, el mariner veu metamor-
fosades algunes parts del seu cos que li deixen per sempre més la marca de la mar: 
la seua pell està recoberta d’una crosta de perla i, en alçar-la, la pell suau que hi 
queda s’assembla a la de l’interior de la boca de la balena.

Quan la balena mor, després de molt de temps d’haver conviscut ambdós, 
el mariner arriba a la costa i intenta adaptar-se als costums del poble i formar-ne 
part, cosa que li resultarà una mica difícil perquè la gent segueix uns ritmes i 
unes tradicions de les quals no sembla sentir-se partícip: és un estrany. Les 
monges que l’acullen s’entesten a trencar-li amb el martellet la perla que el 
cobreix. Tothom li demana els papers, però ningú no s’esforça per a agilitzar 
els tràmits burocràtics. Davant d’aquesta incomprensió, resignat, l’únic que li 
queda al mariner és la il·lusió de tornar al mar. Mirant el mar i esperant l’en-
demà per a poder registrar-se al cens del poble s’acabarà el relat que tot seguit 
analitzarem.

4.3.2.  Metamorfosi

«La meva Cristina» s’inicia en el moment que el mariner arriba a terra i la gent 
del poble li adverteix: «T’has de fer els papers» (Rodoreda, 2009, p. 250). Aquest 
és, de fet, el final de la història. El fragment està escrit en present per a remarcar-ho: 
«I jo duc una pena que em mata, però no ho sap ningú. Va anar així, i sense testi-
monis. I no em queixo» (Rodoreda, 2009, p. 250). Després d’aquest primer paràgraf 
comença la gran analepsi que haurà d’explicar tota la història del mariner, des del 
naufragi fins a l’arribada a terra definitivament:

Tot el mar un gemec i un bufarut i farbalans d’onada i jo agafat i llençat, 
llençat i agafat, escopit i engolit i abraçat al meu tauló. Tot era negre, el mar 
i la nit, i el Cristina enfonsat, i els crits dels qui es morien per l’aigua ja no se 
sentien […]. Anava avall, entre remolins i peixos esparverats que em fregaven 
la galta, avall s’ha dit, endut per una gran rierada d’aigua dintre l’aigua, avall 
d’un pendís, i quan l’aigua es va calmar i va anar baixant de mica en mica, una 
cua de peix més gros que els altres em va petar a la cama, i ja no veia els núvols 
sinó la fosca més fosca que fill d’entranya hagi vist (Rodoreda, 2009, p. 250).

Metamorfosis en el recull.indd   80Metamorfosis en el recull.indd   80 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 81

El conte és circular, ja que enllaça el primer paràgraf (arribada al poble) amb 
el final del relat. L’efecte temporal i narratiu, Rodoreda l’augmenta gràcies a la 
repetició d’aquella mena de cançó que la gent del poble li repeteix cada vegada que 
vol registrar-se. Al principi del relat hi trobem la promesa: «Torna, em diuen, tor-
na. Però quan hi torno s’empipen: vine demà, encara no sabem res, vine demà 
passat» (Rodoreda, 2009, p. 250). I les darreres paraules del relat repeteixen gaire-
bé la mateixa idea: «I tots es van posar a mirar-me i el qui se m’havia acostat em 
va tornar a dir: demà, i em va acompanyar fins a la porta, i gairebé em va treure a 
fora, i anaven dient: demà, demà —com una cançó» (Rodoreda, 2009, p. 257).

La part que a nosaltres més ens interessa estudiar és aquesta analepsi en què es 
descriuen els episodis de lluita entre el mariner i la balena: el violentament pro-
gressiu del mariner, els seus sentiments, la descripció de l’espai interior de la bale-
na i els símptomes de la metamorfosi. 

El relat comença amb la incertesa del mariner: «No sabia ben bé què passava, 
només sabia que no havia de deixar el meu tauló fins a la mort» (Rodoreda, 2009, 
p. 251). Ell representa l’única veu narrativa i, per tant, situa els principals elements 
de la diegesi: l’espai interior de la balena («llefiscós» i «de color de tinta de pop 
espantat» [Rodoreda, 2009, p. 251]) i el temps («vés a saber el temps on s’havia 
ficat» [Rodoreda, 2009, p. 251]).

El relat avança i el mariner manifesta els primers canvis corporals: «Em sortia 
aigua per les orelles, un regalim a cada banda del coll. I no era aigua, sinó que era 
sang, perquè es veu que les orelles se m’havien rebentat per dintre» (Rodoreda, 2009, 
p. 251). Són canvis lògics en la seua respiració, atenent la importància fisiològica 
d’aquest procés i de les noves condicions de ventilació i pressió a què es veu sotmés. 
Així doncs, sembla que les transformacions en l’aparell respiratori, de manera més 
visible a través de les orelles, marquen el primer indici de metamorfosi.

L’aigua i l’aire són elements que aviven el procés de metamorfosi i als quals va 
adaptant-se el cos del mariner: «I aquella aigua em va cobrir fins arran d’espatlla, i 
sort vaig tenir que quedés aturada i que de mica en mica tornés a baixar, però tot jo 
vaig quedar pudent de peix» (Rodoreda, 2009, p. 251-252). És absorbit per l’aire, per 
la pudor i per l’aigua de la balena, camí d’una simbiosi. Llavors les orelles ja no li fan 
mal: «Per les orelles, ja no m’hi rajava sang: m’hi passava l’aire perquè el camí de 
l’aire se m’havia canviat» (Rodoreda, 2009, p. 252), i comença a experimentar un cert 
benestar: «Vaig sentir un respir molt ample» (Rodoreda, 2009, p. 252).

El temps va passant, el mariner de tant en tant «per entre el reixat de les 
barnilles» (Rodoreda, 2009, p. 252) veu la claror del dia i sent «la pau de la mar 
encalmada» (Rodoreda, 2009, p. 252). En un moment, comença a tenir gana. 
Troba un mariner a qui vol salvar d’estar atrapat a la balena, però, veient els 
impediments que hi posa l’animal, i amb una fam cada cop més creixent, el 
nostre mariner acaba infringint una de les pitjors prohibicions morals, l’antro-

Metamorfosis en el recull.indd   81Metamorfosis en el recull.indd   81 9/6/20   17:499/6/20   17:49



82	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

pofàgia: «De tant estrènyer el cinturó se’m va espavilar la gana i em vaig comen-
çar a menjar a miques el mariner» (Rodoreda, 2009, p. 253). Després, quan ja no 
hi quedava gairebé res d’aquell senyor, «per no menjar sempre mariner, de vegades 
menjava marisc» (Rodoreda, 2009, p. 253). Amb la panxa plena ja només queda 
un problema: la set. El nostre mariner ho resoldrà fàcilment: acostarà un casso-
net a la galta de la balena i anirà bevent de la seua bava. La balena, lògicament, 
se li resisteix i el fa giravoltar.

Vista la «confiança» creixent entre el mariner i la balena, el mariner la batejarà, 
potser en una mostra de l’estretor de relació que comencen a tenir: «en aquell 
moment, sense adonar-me’n, la vaig batejar» (Rodoreda, 2009, p. 253). I li posa el 
nom que tenia la seua embarcació: Cristina. Cristina, que prové de Crist, i igual 
que aquest, haurà de sacrificar-se perquè el mariner s’alimente, cresca i renasca de 
dins les seues entranyes. Com a animal mare, en alguna ocasió, la balena manifes-
tarà símptomes de transcendir la seua animalitat i, en un lleuger abisme de meta-
morfosi, esdevindrà persona («un dia els gemecs van semblar gemecs de persona» 
[Rodoreda, 2009, p. 254]). En aquesta línia, Campillo afirma:

Convé indicar […] el relleu de les fonts bíbliques en el bateig d’alguns perso-
natges […]. Rodoreda va remarcar la significació dels noms i de la metamorfosi 
associada als canvis de nom, i segons les concepcions primitives el nom no és 
sols allò que designa i distingeix el seu portador, sinó un element caracteritzador 
de la personalitat (2008, p. 48).

La balena comença a sincronitzar-se amb el mariner i engega un procés invers 
de simbiosi. Per a penetrar directament dins d’ell l’ha de deixar nu, la carn amb la 
carn: «I la roba se’m desfeia, podrida. Primer se’m van fer serrells als baixos dels 
pantalons, després se’m va esfilagarsar la marinera, la roba se’n va anar no sé com 
i em vaig quedar només amb el cinturó i amb el ganivet» (Rodoreda, 2009, p. 253). 
Cinturó i ganivet, símbols sàdics, que serviran com a instruments per a la tortura 
sistemàtica que després infringirà a la balena. 

Però les relacions entre ambdós no són equitatives i a poc a poc el mariner 
guanyarà la partida. Sense descans, obliga la balena perquè òbriga les barnilles i 
així poder veure la mar. La Cristina, en canvi, s’enfonsa: «Vam estar molta estona 
dintre de l’aigua. Quan vam sortir les meves orelles tenien una respiració embogi-
da» (Rodoreda, 2009, p. 253), però les barnilles s’havien obert i ara en comptes de 
veure la mar tristament, com adés, «la mar de Déu […] ja no semblava feta de llà-
grimes sinó del riure de totes les fonts» (Rodoreda, 2009, p. 253-254). El mariner 
se sent pletòric. Aquest és l’últim moment de pau per a la Cristina. Quan la balena 
l’engul de nou, el mariner ja s’ha apoderat i l’ataca. Se la menja («Vaig començar 
a menjar-me-la», «només me li menjava la galta i la carn se li refeia» [Rodoreda, 2009, 

Metamorfosis en el recull.indd   82Metamorfosis en el recull.indd   82 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 83

p. 254]), i la maltracta. En aquest moment, la Cristina sembla també experimentar 
una espècie de metamorfosi ascendent, que l’apropa als humans: la Cristina es 
lamenta i expressa els seus sentiments de dolor: «Marcava la creu i després tallava 
la carn per sota i me la menjava ben mastegada com havia fet amb la del mariner. 
Un dia els gemecs van semblar gemecs de persona» (Rodoreda, 2009, p. 254). 
Mariner i balena van experimentant canvis i acostant-se a la condició humana o 
animal de l’altre. 

Després d’un sumari de tots els anys passats, el mariner comença a sentir els 
seus canvis corporals de manera més clara: «I jo sentia com si m’encartonés i és 
que ella, amb la seva bava, m’anava vestint de crosta» (Rodoreda, 2009, p. 255). 
I cada cop el canvi avança més: «Tenia la llengua i la gola com si fossin de pedra» 
(Rodoreda, 2009, p. 255), fins que un dia la balena «va morir, tota marcada per 
dintre» (Rodoreda, 2009, p. 255) i el mariner arriba a terra. Allà, la crosta que se li 
havia anat fent intenten llevar-li-la, arrencar-li-la. No es poden desfer de tota la 
crosta i li queda una banda de la cara amb la crosta de perla i la resta té una textu-
ra de pell tendra que ell mateix reconeix similar a la buidada de la «galta de la 
Cristina». 

La influència de la Cristina no acaba ací, en l’aspecte extern del mariner. Des-
prés d’anys d’haver-se alimentat d’ella, el mariner té les entranyes infectades per 
tota la carn que ha menjat de la Cristina («tenia dintre com una nafra viva, rosegat 
i podrit per tota la carn malalta que havia menjat de la meva Cristina» [Rodoreda, 
2009, p. 255]), com si els sucs gàstrics de la balena l’hagueren pogut afectar. Final-
ment, les mans del mariner tenen una pell brillant com la de la part interior de les 
petxines: «Les mans encara em brillaven amb aquelles miques de colors que les pet-
xines tenen a la banda llisa» (Rodoreda, 2009, p. 256).

Mercè Rodoreda ens presenta una metamorfosi lenta del mariner. Després 
d’anys a l’interior del cetaci, el mariner té un doble joc: al principi viu a l’auspici 
de la balena, però finalment acabarà ensenyorint-se’n, menjant-se-la i dominant-la. 
Contra aquesta violència la balena es defensarà i el farà estar-s’hi durant molts anys, 
fins que ell, amb colps de tauló, sembla que (així ho podem interpretar) la farà 
morir. La balena deixarà la seua petja personal en el mariner, no marcant-lo amb 
violència, com ha fet ell, sinó metamorfosant-lo, en un procés de simbiosi progres-
siva (ella cap a una humanització, ell cap a l’animalització). 

La metamorfosi que ha experimentat el mariner, contràriament a les que hem 
vist al llarg de l’anàlisi d’altres relats, no és una metamorfosi total, és a dir, aques-
ta metamorfosi no implica que canvie l’home completament. Hi ha hagut una 
assimilació després de molts anys i algunes parts del cos han sofert una mutació. 
La pell i les entranyes del mariner tenen una composició diferent, però ell, en ge-
neral, no s’ha transformat en cap animal o ésser concret, continua sent humà.

Metamorfosis en el recull.indd   83Metamorfosis en el recull.indd   83 9/6/20   17:499/6/20   17:49



84	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

4.3.3.  Símbols

Per a parlar de simbologia ens centrarem en el tauló, el cinturó, el ganivet, la 
perla i la balena.

El tauló que fa servir el mariner dins la balena és l’únic instrument que roman 
de la seua antiga embarcació. És, juntament amb el cinturó i el ganivet, un instru-
ment de tortura que desapareix en el moment que finalment el mariner arriba a 
terra: «Vaig voler obrir les barnilles a cops de tauló i no vaig poder perquè el tauló 
ja estava tot repodrit dels cantells i s’havia escurçat i aprimat» (Rodoreda, 2009, 
p. 255). Representa una mena de talismà que protegeix el mariner durant la llarga 
travessa i que mor en el moment de la renovació, del renaixement, quan ja no li cal 
perquè ha arribat definitivament a la costa i la balena és morta. 

Pel que fa al cinturó, seguint Chevalier i Gheerbrant (1982, p. 213-214), fou la 
primera roba que portaren els humans si ens atenyem al Gènesi. És una peça que 
simbolitza per a aquell qui la du «force et pouvoir», mentre que per a aquell que és 
lligat —diguem-ne a la força— «elle entraîne en échange soumission, dépendance, 
et donc restriction, choisie ou imposée, de la liberté» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, 
p. 214). Aquesta bipolaritat podria representar les relacions desiguals entre la ba-
lena i el mariner a mesura que ell comença a emprar amb més virulència l’instru-
ment de tortura, que el fa fort i a ella la va empetitint. Per al «voyageur qui porte 
une ceinture» com el nostre mariner, Chevalier i Gheerbrant afirmen que el cin-
turó significa «qu’il est prêt à affronter le danger», portar-lo significa apoderar-se: 
«Désigne toujours un choix et un exercice concret de ce choix» (Chevalier i Gheer
brant, 1982, p. 214).

El ganivet és un símbol també de domini i de violència. A grans trets, Cheva-
lier i Gheerbrant afirmen que el ganivet és un símbol de sacrifici. El mariner va fent 
creus —de sacrifici— al «tou de la galta» (Rodoreda, 2009, p. 254) de la Cristina, 
amb decisió i convicció per fer morir l’animal: «Le symbole du couteau est fréquem-
ment associé à l’idée d’exécution judiciaire, de mort, de vengeance, de sacrifice. Le 
couteau est l’instrument essentiel des sacrifices» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, 
p. 353). La balena sacrifica la seua vida per veure nàixer el mariner en una clara 
al·lusió a molts dels sacrificis perpetrats pels herois clàssics (entre d’altres, Jesucrist).

La perla, segons la Gran enciclopèdia catalana (en línia), és una:

[…] formació natural secretada accidentalment i sense cap mena d’inter
venció humana a l’interior dels mol·luscs, especialment al de certes espècies 
d’ostres. És composta de matèria orgànica (conquiolina) i de carbonat càlcic, 
generalment en forma d’aragonita, disposats en capes concèntriques.

La perla naix arran de la inserció d’un element estrany i indigest per al mol·lusc, 
de manera que, per protegir-se’n, l’ostra segrega una mescla de carbonat de calci i 

Metamorfosis en el recull.indd   84Metamorfosis en el recull.indd   84 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 85

conquiolina que va revestint a poc a poc l’element patogen. Diguem, en síntesi, 
que la perla, material preciós, naix paradoxalment de la infecció d’un mol·lusc. De 
la suma de la conquiolina i el carbonat de calci en naix el nacre, que és una subs-
tància dura, blanca i amb reflexos iridescents, força apreciada en joieria. Aquest 
procés triga de mitjana devora deu anys.

Els paral·lelismes entre la formació natural de la perla i la de la crosta en la cara 
del mariner (perla) han estat inevitables. Igual que la perla, el mariner passa diver-
sos anys dins el cos de la balena i n’és un cos estrany, molest, que sembla que 
l’animalot no acaba mai de digerir. Després d’anys i anys sent revestit dels sucs 
intestinals de la balena («amb la seva bava, m’anava vestint de crosta» [Rodoreda, 
2009, p. 255]), el mariner ix de la balena metamorfosat, amb una part substancial 
del cos (no sabem si és total o parcial) recoberta de crosta, una crosta que «era de 
perla» (Rodoreda, 2009, p. 255) i que la gent del poble anirà picant-li per a enreti-
rar-li-la. Per davall d’aquesta crosta, la pell quedarà com la «d’un cuc de terra» i, 
finalment, «el vent i el sol que planten i maduren m’anaven fent una pell tendra» 
(Rodoreda, 2009, p. 255) com la de la galta de la Cristina. Al nostre parer, Rodore-
da ha sabut exemplificar el pas del temps i la simbiosi entre l’home i la balena d’una 
manera excelsa: comparant el nacre que segreguen les ostres.

Pel que fa a la balena, és, sens dubte, el símbol dels símbols. El que té més his-
tòries darrere, simbologia, tradició… Veiem, en primer lloc, la descripció científi-
ca de l’animal que ens proporciona la Gran enciclopèdia catalana (en línia): 

Les balenes són mamífers exclusivament marins que atenyen grans dimen-
sions (de 5 a 25 m). Les balenes típiques manquen de dents: tenen unes forma-
cions còrnies gingivals característiques, anomenades barbes, que pengen de la 
mandíbula superior i s’allotgen a la inferior, les quals fan de filtre per a retenir 
el plàncton de què s’alimenten […]. Neden amb la boca —que és enorme— 
oberta, i quan la tanquen expulsen l’aigua amb l’ajuda de la llengua, talment, que 
l’aliment resta retingut. Com tots els cetacis i a diferència dels peixos, les balenes 
tenen la cua disposada en un pla horitzontal, cosa que els facilita l’ascensió a la 
superfície, on pugen a respirar; tenen dos espiracles o orificis nasals, situats al cim 
del cap, pels quals expulsen l’aire dels pulmons acompanyat sovint de mucositats 
i de vapor d’aigua: es forma aleshores un núvol de condensació que té l’aspecte 
d’un brollador. Poden nedar a gran velocitat i a molta profunditat (alguns cente-
nars de metres) i romandre sota l’aigua durant força temps (fins a 60 minuts en 
alguns casos) sense renovar l’aire dels pulmons, gràcies, sobretot, a l’alentiment 
del ritme cardíac i a la riquesa excepcional de mioglobina en la massa muscular. 
Les balenes són en general monògames; la gestació dura aproximadament un any, 
i rarament neix més d’un balenó en cada part. Es reprodueixen cada 2-3 anys i 
els balenons atenyen la maduresa sexual als 3-4 anys; la seva esperança de vida 
és d’uns 30 anys. Viuen en bandades, i efectuen generalment grans migracions; 
durant l’estiu viuen a les mars fredes, polars o subpolars, i durant l’hivern a les 
temperades, on neixen els balenons, els quals, com que no tenen una capa adi-

Metamorfosis en el recull.indd   85Metamorfosis en el recull.indd   85 9/6/20   17:499/6/20   17:49



86	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

posa tan desenvolupada com els adults (fins a 50 cm de gruix en alguns casos), 
no suportarien les baixes temperatures de les aigües polars. 

De les balenes hom ho aprofita industrialment gairebé tot: la carn, fresca, 
en conserva o com a extret; les barbes, per a fer barnilles; la pell, per a cuir; 
hom n’extreu també olis, oli de fetge, farina d’ossos, vitamines i productes hor-
monals, i del greix del cap dels catxalots i de les balenes amb bec hom també 
obté l’anomenada esperma de balena. A hores d’ara, però, existeixen substitutius 
sintètics per a tots aquests productes naturals. 

Les aparicions de la balena en la tradició occidental són nombroses. Per exem-
ple, en l’Antic Testament és força coneguda la història de Jonàs, que desobeí Déu, 
i, com a castic, el senyor envià una tempesta a la seua tripulació. Déu s’havia enut-
jat amb Jonàs perquè s’havia resistit a anar a predicar als ninivites: 

Jahvè el va castigar, va enviar una tempesta que amenaçava el vaixell de nau-
fragar, i els mariners, per calmar la ira del Déu, el van llençar a l’aigua, llavors 
aquest li va enviar una balena que se’l va empassar i no el va tornar a la platja fins 
al cap de tres dies, quan va demostrar el seu penediment per haver-lo desobeït 
(Aritzeta, 2010, p. 207).

Jonàs fou engolit per una balena i al cap de tres dies la balena el vomità a les 
costes on havia de fer conéixer la paraula de Déu. En aquest cas, alguns hi veuen 
una prefiguració de la mort i resurrecció de Jesús, ja que Jonàs va estar-se tres dies 
al ventre de la balena i va tornar a la vida. La història és un signe de la misericòrdia 
divina. Així doncs, la balena simbolitzaria l’arca. L’entrada de Jonàs en la balena 
constituiria un període iniciàtic, d’obscuritat entre dues modalitats d’existència: 
«Jonas dans le ventre de la baleine, c’est la mort iniciatique. La sortie de Jonas, c’est 
la résurrection, la nouvelle naissance» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 117). La 
balena, seguint la tradició de l’Antic Testament, representa una caverna iniciàtica, 
lligada als mites palingenètics, atés que durant un període de temps l’home està 
reclòs i anul·lat com a castic per a, finalment, renàixer i dur a terme la comanda de 
Déu:

El Senyor havia disposat que un gran peix engolira Jonàs.
I Jonàs va estar dins del ventre del peix tres dies i tres nits. […]

Però tu, Senyor, Déu meu,
m’has tret viu de la fossa.

Quan ja se m’escapava la vida,
m’he recordat de tu, Senyor,
t’ha arribat la meua pregària,
ha arribat al teu sant temple.

Metamorfosis en el recull.indd   86Metamorfosis en el recull.indd   86 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 87

Els qui adoren els ídols vans,
que deixen de venerar-los!
Però jo et donaré gràcies,

i t’oferiré un sacrifici.
Compliré el que havia promés.

és el senyor qui em salva!

Després el Senyor va ordenar al peix que vomitara Jonàs a la platja.
(Jonàs 2,1-11)

Hi ha altres referents que també utilitzen el motiu de la balena (Aritzeta, 2010, 
p. 207), com ara el Pinotxo, El soldadet de plom i, fonamentalment, en la nostra 
tradició, el Nabí, de Carner: 

I guany diví de la llarga palestra,
Fui tirat a la mar.

[…]
En la planura abonançada

un gran peix que Iahvè prop de mi féu saltar,
d’una bocada,

mig cloent els ulls, m’envià.
Jo, quan la nau vela a Jaffa prenia

—els folls cantaven, reien els ardits—,
amagatall per al meu cor volia;
però Déu trabucà ma traïdoria

i aní a l’amagatall per als sentits:
i en el ventre del peix romania,

alliberada l’ànima, tres dies i tres nits
(Carner, 2012, p. 72-73).

Textos tan antics com els bestiaris medievals ja afirmen que la balena és un peix 
que castiga els mariners confiats i se’ls emporta a les profunditats i els condueix a 
la mort: 

La balena és un peix molt gran, el qual quan hom el troba sobre la mar, els 
mariners es pensen que és una illa, i pugen sobre ella, i hi fan foc per cuinar, i 
quan la balena sent la calor del foc, s’enfonsa i porta a la mort els homes que hi 
són al damunt. […] El món s’allunya d’aquells que més es confien, els enfonsa 
i els porta a la mort, tal com fa la balena amb aquells que se li posen a sobre 
(Bestiari, 2010, p. 87-89).

En definitiva, la balena és un animal que històricament ha fascinat els humans. 
Ja n’hem vist les característiques impressionants i la vàlua comercial, cosa que l’ha 
portat a la ruïna per culpa de tots els baleners que antigament i encara hui dia 

Metamorfosis en el recull.indd   87Metamorfosis en el recull.indd   87 9/6/20   17:499/6/20   17:49



88	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

assassinen aquests animals. No podem saber si el nostre era un mariner a la caça 
de les balenes, però hi ha molts testimonis llegendaris i d’altres literaris (Moby Dick) 
que parlen del fenomen. La grandiositat i noblesa d’aquest gegant marí atrauen 
actualment encara els biòlegs perquè hi queden molts misteris per a resoldre, com 
ara quin és el seu comportament i la seua activitat en les profunditats del mar. 

El nostre protagonista, igual que Jonàs, serà castigat a romandre dins la balena. 
Rodoreda connecta, així, el text amb dos referents il·lustríssims: la Bíblia i el Nabí. 
Ara bé, la història del mariner va més enllà de la de Jonàs, atés que ell roman més 
temps dins la mar, perpetra molts actes dins la balena (no està adormit) i n’ix 
transformat, no tant amb un canvi substancial de personalitat sinó de fesomia. El 
nostre mariner és un ésser metamorfosat, físicament transformat arran de l’estada 
a la panxa de la balena. Aquesta metamorfosi avala el destí tràgic de la història. 

En síntesi, Rodoreda combina tot un seguit d’elements simbòlics i de mites que 
finalment es concentren en la metamorfosi del mariner. El relat s’embolcalla, per 
tots aquests elements, d’una gran referencialitat.

4.3.4.  La metamorfosi com a mite palingenètic

Talment li va passar a Jonàs, l’entrada en la balena significa una renovació i un 
canvi substancial en la vida dels protagonistes. A diferència de Jonàs, però, el nos-
tre protagonista ix de la balena renovat i conscient que el període d’estada no so-
lament li ha servit per a evolucionar com a persona i enfrontar-se a les adversitats, 
sinó que el canvi operat romandrà per sempre, és a dir, que aquesta estada l’ha 
impregnat tant que ja no tornarà a ser mai més el que era i, per això, pensem que 
el mariner ha renascut després de molts anys:

Dans les récits que nous avons étudiés, le temps de la métamorphose est pour 
le héros une mise entre parenthèses du monde des vivants (Brunel, 1974, p. 173).

Ja só dins una gola més negra, millor closa;
i crec, dins el ventre d’un peix.

[…]
Ell en l’abís de tot sement mon cos embarca

perquè hi reneixi per a Ell.
I jo hi só refiat com Noè, en la seva Arca,

i Moisès en el cistell
(Carner, 2012, p. 74-75).

La metamorfosi com a mite palingenètic es basa en la constitució d’un nou 
ésser a partir del binomi mort-resurrecció: «À cette rupture qu’est la mort la méta-
morphose opposerait donc la continuité de la vie» (Brunel, 1974, p. 167). Algun 

Metamorfosis en el recull.indd   88Metamorfosis en el recull.indd   88 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 89

lector pot entendre, però, que és un mite de creixement, ja que l’aventura del ma-
riner és la història d’una evolució personal, d’un creixement que acorda els desit-
jos del mariner amb la seua transformació. Nosaltres, tot i que veiem plausible 
aquesta lectura, ens decantarem per parlar de mite palingenètic. En qualsevol cas, 
es tracta d’una metamorfosi ascendent, en què un individu fa un passatge cap a un 
altre cos com a forma de ruptura i d’autoconeixement. Després del sacrifici per-
petrat, l’ésser ressuscita i renaix: «La balena […] representa la tomba de la qual pot 
eixir l’home després de vèncer la mort per a guanyar la vida eterna […]. Passats 
els anys […], la mort de la Cristina el retorna al món dels homes, amb la pell ten-
dra […] en un nou naixement» (Gregori, 1998, p. 293). L’amor per la mar que sent 
el mariner és tan revolucionari que acaba per transformar-lo i fer-lo més d’acord 
amb l’oceà, amb el món marí i, tot i que continua sent ell, s’hi operen uns canvis 
que recorden el lloc d’on ha vingut després de molts anys: les mans que li brillen 
amb la pell de petxina i té el rostre nacrat de perla. 

L’entrada del mariner dins la balena i la seua lenta transfiguració explicarien 
que la metamorfosi s’ha operat pel contacte després d’anys dins la balena. Aques-
ta lenta transformació és coherent amb els ritmes naturals: la perla es forma 
gràcies a les capes successives de carbonat de calci i conquiolina que genera el 
mol·lusc per protegir-se d’un cos estrany. Una perla natural triga devora deu anys 
a constituir-se. 

El mariner continua sent en essència (fins i tot corporalment) ell mateix, el 
mateix que havia estat al ventre de la balena. És per això que podem parlar de 
metamorfosi sense embuts. Ara bé, després de ser engolit, el mariner ha vist la mort 
a la vora, ha assassinat, ha conegut món (la terra amb els dos rius) i s’ha apoderat 
de mica en mica de l’espai, en una destrucció lenta del seu opressor. Pel cervell, li 
han desfilat molts sentiments, des de la incertesa («no sabia ben bé què passava» 
[Rodoreda, 2009, p. 251]), passant per la calma («vaig sentir la pau de la mar en-
calmada» [Rodoreda, 2009, p. 252]); la por i el desassossec («I jo tremolant i patint» 
[Rodoreda, 2009, p. 253], «va començar el mal viure» [Rodoreda, 2009, p. 254]); 
l’esperança («la mar de Déu que ja no semblava feta de llàgrimes sinó del riure de 
totes les fonts» [Rodoreda, 2009, p. 254]), i, finalment, l’embadaliment i l’admira-
ció pel món de la mar («i amb el cor ple de coses que tremolaven com les estrelles 
a dins de la nit em vaig quedar mirant el mar i la fosca que el cobria» [Rodoreda, 
2009, p. 256]).

La mirada del mariner, anònim, universal, ha anat variant, des de la seua per-
cepció de la mar (com a llàgrimes i com a riure de les fonts) passant per la percep-
ció que té d’ell mateix i de les coses que l’envolten. Finalment, el mariner confessa 
que té el «cor ple de coses que tremolaven com les estrelles a dins de la nit» (Ro-
doreda, 2009, p. 256), sentiments nascuts d’un reguitzell ampli de vivències expe-
rimentades al llarg dels anys. 

Metamorfosis en el recull.indd   89Metamorfosis en el recull.indd   89 9/6/20   17:499/6/20   17:49



90	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Aquestes experiències poden haver afectat tant el nostre mariner que haja obli-
dat qui és ell mateix?

Hi ha algunes històries de mariners que conten que quan han tornat a casa 
ningú ja no els espera, la família ha refet la vida potser perquè pensava que havien 
mort. Quina mena de família pot tenir un mariner constantment sotmesa a les 
tribulacions de la mar? La dona que ix de la casa al final del relat i afirma «ets el 
meu home» (Rodoreda, 2009, p. 256) té raó? Qui ens enganya, ell o ella? És cert 
que la dona sembla una mica alterada, una folla, però també és cert que sovint els 
folls són els que troben la veritat. Al mateix temps, la idea de l’home transformat, 
deslliurat a un cos nou, ens pot fer pensar que ha fet un canvi tan radical que és 
versemblant que ja no recorde qui era abans. Els relat, en tot cas, no ens dona cap 
altra pista perquè l’analepsi es remunta a l’esfondrament del navili i, per tant, no 
podem saber res anterior de la vida del mariner… Era ella la seua muller verita-
blement? Impossible de corroborar: 

L’home sol, incapaç de reconèixer família, rebutja una dona que el reivindica 
com l’espòs que un dia la va abandonar. Però en el gest de no reconèixer vincles 
amb el passat hi ha la diferència, perquè si no té memòria no té lloc entre els 
altres (Aritzeta, 2010, p. 219).

Un altre detall que cal notar és l’ambigüitat que generen les relacions del ma-
riner amb la comunitat que l’acull. Per una banda, hi ha un tracte molt candorós, 
directe i familiar des del principi, cuidant-lo, tutejant-lo i tractant-lo sense filtres. 
Per l’altra, el fet de tenir mitja cara amb crosta sembla impedir la societat d’accep-
tar-lo de facto. Des del començament ell intenta integrar-se simbòlicament —de 
manera burocràtica— en el poble, mitjançant el registre. Tanmateix, prest es veu 
que el mariner no combrega amb els usos i costums socials del poble i no s’hi in-
tegrarà mitjançant la participació en els seus ritus, sinó exclusivament formant part 
d’allò que és estrictament obligat, polític: l’adscripció al cens.

En definitiva, el fet que el mariner haja renascut (mite palingenètic), després 
d’un llarg parèntesi dins el ventre de la balena, podria explicar-ne l’amnèsia, aques-
ta estranyesa de no ser el mateix que abans i, per tant, de no reconéixer-se dins la 
comunitat, ni tampoc reconéixer cap dels seus membres: «La resurrecció, el triomf 
sobre la mort, ha resultat il·lusòria i l’ha encarat a una altra mort: la de la pena que 
el mata perquè sap que ja no té on viure» (Gregori, 1998, p. 293). L’experiència ha 
transformat el mariner en un ésser més ple, però també l’ha distanciat de la comu-
nitat. I aquesta és la tragèdia: llibertat i col·lectivitat no solen anar de bracet.

Metamorfosis en el recull.indd   90Metamorfosis en el recull.indd   90 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 91

4.4.  «Una fulla de gerani blanc»

4.4.1.  Sinopsi

«Una fulla de gerani blanc» és la història d’un triangle amorós: la Balbina, el 
marit de la Balbina i en Cosme. El narrador és el marit i s’encarrega de descriure’ns 
la mort de la Balbina i els esdeveniments que se’n succeïren.

En una suposada metamorfosi que anirem descabdellant al llarg de l’anàlisi del 
relat, veurem que la Balbina es revenja de la dominació a la qual l’havia sotmesa 
el marit i, bé des del món dels somnis, bé des de la realitat, comença a torbar-li 
l’existència. Primerament, se li apareix en forma de gerani blanc; després, mitjan-
çant el color blau que tiny tots els cossos i l’ambient. Finalment, un gat —alter 
ego de la Balbina— acabarà estrangulant-lo, ofegant-li l’existència.

4.4.2.  Metamorfosi

La Balbina mor i sembla aparéixer transformada o, millor dit, condensada, tal 
com el marit ho relata, en forma de fulla de gerani blanc: 

Entre aquell encantament i jo, va passar giravoltant, una fulla de gerani 
blanca […] la vaig caçar al vol, i la fulla semblava una dent i feia olor de dent de 
llet: la mateixa olor de la boca de la Balbina la primera vegada que vam dormir 
junts (Rodoreda, 2009, p. 244).

En paral·lel a la fulla de gerani, al marit també se li apareixen elements carac-
terístics de la Balbina, relacionats amb la mirada. Els ulls, que per la seua forma 
—semblen com uns ulls de gat («li veia els ulls tallats en ametlla […] i que brilla-
ven com els ulls d’un gat a les fosques» [Rodoreda, 2009, p. 244])— i pel seu color 
s’assemblen als de la Balbina («Quan la vaig conèixer li deia la noia dels ulls blaus» 
[Rodoreda, 2009, p. 249]), tenen una presència notable. 

En aquest conte no podem parlar stricto sensu de metamorfosi, ja que, en pri-
mer lloc, la focalització presa (interna fixa en el marit) és el monòleg autobiogràfic. 
És una focalització que ens impedeix conéixer qualsevol testimoni que no siga el 
del narrador. En segon lloc, la mort és un element que no se sol presentar en la 
metamorfosi, sinó en la metempsicosi, ja que una de les condicions de la meta-
morfosi és que l’ànima ha de ser conscient del canvi que ha experimentat. No és 
aquest el cas a causa de la mort i de la focalització. En tercer lloc, no queda clar si 
la Balbina s’apareix al marit metamorfosada amb els trets que més la caracteritza-
ven o si, senzillament, tant el gerani, com el color blau, com els ulls del gat són 
elements que marquen inconscientment el marit per la relació que tenen amb la 
seua dona, és a dir, que no són elements revestits de la vida, de l’ànima de la Bal-
bina, sinó que simplement són símbols que li fan recordar-la després de morta.

Metamorfosis en el recull.indd   91Metamorfosis en el recull.indd   91 9/6/20   17:499/6/20   17:49



92	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Amb tot, es fa difícil de qualificar el conte com a exemple paradigmàtic de 
metamorfosi. Les fronteres i els dubtes que se’ns presenten han estat clarament 
exposats. Tot i això, les afinitats que planteja el conte respecte de la metamorfosi i 
els seus símbols veïns ens han encoratjat a analitzar-lo no sense prendre les pre-
caucions i els advertiments necessaris. 

4.4.3.  El naixement a partir de la metamorfosi

Al relat, la metamorfosi es produeix en morir la Balbina. Llavors ella esdevé 
una fulla de gerani blanc, suposadament. La fulla de gerani s’associa a la Balbi-
na perquè «a la barana que donava al carrer hi teníem els geranis vermells, que 
eren els meus, i a la barana que donava a l’eixida, els geranis blancs, que eren 
els de la Balbina» (Rodoreda, 2009, p. 244) i, entre mig dels dos, el gerani rosa 
(mescla del roig i el blanc), el d’en Cosme, l’home al qual havia estimat sempre 
la Balbina. La posició simbòlica del color del gerani (entre el roig del marit i el 
blanc de la muller) és una metàfora excel·lent de la posició real que tenia en 
Cosme. Entre el marit i la muller sempre s’interposava l’amor d’en Cosme. 
L’enveja que corca el marit l’indueix a matar la Balbina, per fer-los patir tots 
dos. Rodoreda, encara que en el conte li atorga la posició privilegiada des de la 
qual contar, amb fredor, tota la seua revenja i violència (narrador), l’anul·la 
d’alguna manera i no el fa mereixedor de nom. Solament la Balbina i en Cosme 
gaudiran d’aquesta condició. 

L’aparició de la fulla de gerani fa recordar al marit tot el procés de mort de la 
Balbina i dels seus últims temps, abaltida i maltractada. La visió de la fulla de ge-
rani blanc desemboca, doncs, en una gran analepsi que es remunta al temps lent 
de mort i castic: 

Tot mirant aquella fulla de gerani vaig recordar que havia esperat la mort 
de la Balbina mesos i mesos, sempre espiant que els ulls se li tanquessin de son 
per despertar-la: perquè per acabar-la més de pressa, no la deixava dormir (Ro-
doreda, 2009, p. 244).

En realitat, la metamorfosi es produeix gairebé al final de la història; tanmateix, 
apareix a l’inici del relat. La resta de motius —el blau i els ulls de gat— s’introdu-
eixen més espaiats. Aproximadament a la meitat del relat ens trobem amb la pre-
sència constant de l’element blau: «I vaig entrar a casa seguit del somni blau», «tot 
era blau», «vaig sortir al carrer a mirar les estrelles blaves» (Rodoreda, 2009, p. 247), 
«vaig arribar a pensar que tot era blau, no perquè jo ho veiés blau, sinó perquè s’hi 
havia tornat» (Rodoreda, 2009, p. 248), «l’últim fanal era blau i li vaig tirar pedres 
sense parar» (Rodoreda, 2009, p. 248).

Metamorfosis en el recull.indd   92Metamorfosis en el recull.indd   92 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 93

I gairebé al final apareix l’element ulls: «Amb els ulls de mel clavats en els meus, 
més negre que la nit de les ànimes» (Rodoreda, 2009, p. 249), «i mirava la dent amb 
aquells ulls de mel d’abella» (Rodoreda, 2009, p. 249).

4.4.4.  El nou ésser nascut de la metamorfosi

Com ens desvela l’analepsi, la Balbina fou una dona frustrada, malcasada, que 
va estimar sempre en Cosme. Al relat, l’amor que sent la Balbina per en Cosme 
presenta quatre característiques fonamentals: és vertader, pur, correspost i inasso-
lible. El seu marit, conscient d’aquesta devoció amorosa i corcat per la gelosia, 
decideix emprendre un camí subtil, però constant, de turment que acabarà fent-la 
morir, aparentment de cansament. Resignada. 

Després del canvi, l’ànima o la consciència de la Balbina no ens és transmesa, 
de manera que no podem conéixer quin és el canvi que ha experimentat, la seua 
visió de les coses, etc. Simplement, coneixem els gestos del marit, que la continua 
maltractant. No és prou, doncs, que la fa morir, sinó que després de morta, no 
respecta les seues despulles (les dents, el ventre, la roba) i fereix tot el que ella havia 
estimat més: en Cosme i el gat. Recordem en aquest punt que al gat, que la Balbina 
anomenava Mixu, li és canviat el nom. El marit, com una mostra més de menyspreu, 
li canvia el nom i li posa Cosme. Esborra la denominació especial que li havia 
atorgat la Balbina (Mixu) i, en un intent de degradar-lo, animalitza en Cosme. 

La insensibilitat del marit respecte a qualsevol de les morts que es professen en 
el relat és esfereïdora. Fet i fet, confessa que «que sigui morta m’agrada i m’agrada 
i m’agrada» (Rodoreda, 2009, p. 247). La influència del relat «El gat negre» de Poe 
és ací diàfana. En ambdós casos, se sacrifica un animal innocent, lligat a la muller 
(«es va convertir en l’animal favorit de la meua dona» [Poe, 2006, p. 98]). Un ani-
mal que fa aparicions sobtades que torben els protagonistes: «Durant mesos no 
vaig poder desfer-me del fantasma del gat» (Poe, 2006, p. 97). També coincideix la 
força que pren l’element vista. En Poe, perquè el gat queda borni; en Rodoreda, per 
la mirada incisiva. En definitiva, en ambdós casos es maltracta l’animal i s’assassi-
nen les parelles respectives. Des d’ultratomba, les dones enviaran el gat perquè 
turmente els seus marits fins a la mort.

En resum, tant el color blau com finalment els ulls de gat, això és, el gat, acaben 
d’una manera o una altra revenjant la Balbina. El color blau perquè acaba aclapa-
rant-lo:

L’últim fanal era blau i li vaig tirar pedres sense parar, totes contra la claror 
blava, i la nit era fosca, i quan feia hores que tirava pedres vaig ensopegar la 
bombeta i la vaig fer caure a miques. […] I tornava i no acabava de tornar entre 
els camps i el fanal sense bombeta, i jo mirava la nit al meu davant per veure si 

Metamorfosis en el recull.indd   93Metamorfosis en el recull.indd   93 9/6/20   17:499/6/20   17:49



94	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

es feia blava, blava de banda a banda i del darrera fins al davant; i amb el nus 
al coll i amb un tros de llengua a fora vaig veure que es feia blava i tendra com 
aquelles estrelles que la Balbina havia brodat en unes estovalles (Rodoreda, 2009, 
p. 248-249).

I el gat perquè acaba ennuegant-lo i fent-lo morir:

I l’última nit ja el vaig trobar que m’esperava. Em vaig treure la dent de la 
butxaca i la vaig fer saltar sobre la mà plana, però ell, sense mirar-la, va començar 
a voltar el fanal i anava fent com una corda i a cada volta m’anava lligant al fanal 
i, lligant i lligant, a cada volta em lligava més estret i jo sentia com si em lligués 
la vida per sempre, i el pensament se me n’anava més enllà dels horts, camí del 
cementiri (Rodoreda, 2009, p. 249).

4.4.5.  Símbols

Al relat hi ha tres símbols marcats: el gerani, el color blau i el gat. El títol ens 
dona la clau, per descomptat, per a destriar quin de tots tres és el preeminent. 
Parlem del gerani, i dins tota la gamma de geranis que existeix, el més destacat és, 
sens dubte, el que dona nom al conte: el gerani blanc.

El gerani blanc representa la transfiguració de la Balbina després de la mort. 
És el primer símbol que apareix, triomfal, solemne, al bell començament del relat. 
Com que hem donat un vot de confiança a les paraules del marit, per a nosaltres 
el gerani representa la metamorfosi de la Balbina. És un passatge suau i agradable, 
ja que precisament els geranis blancs «eren els de la Balbina» (Rodoreda, 2009, 
p. 244). En aquest cas la connexió entre l’ésser inicial i l’ésser metamorfosat s’es-
tableix a través de l’olor i la forma: la fulla semblava una dent i feia olor de dent de 
llet («La mateixa olor de la boca de la Balbina la primera vegada que vam dormir 
junts» [Rodoreda, 2009, p. 246]). 

També hi ha dos geranis més: el gerani roig i el gerani rosa. El gerani roig re-
presenta el marit: «A la barana que donava al carrer hi teníem els geranis vermells, 
que eren els meus» (Rodoreda, 2009, p. 244). El gerani rosa, per la seua banda, 
representa en Cosme, «perquè en Cosme tenia un gerani rosa a la finestra del car-
rer» (Rodoreda, 2009, p. 248). Després de cercar en diverses fonts, hem constatat 
que, en el cas del gerani, és el color que determina la simbologia de la flor. 

El color blanc, que encarna la metamorfosi de la Balbina, és, segons Chevalier 
i Gheerbrant, un color que expressa la transició, el pas —iniciàtic— del món visi-
ble a l’invisible, és a dir, a la mort. El blanc, en llatí candidus, «est la couleur du 
candidat, c’est-à-dire de celui qui va changer de condition» (Chevalier i Gheerbrant, 
1982, p. 143). És un color de pas que sovint representa la mort. El blanc de la lluna 
absorbeix l’home en el món fred, lunar i femení, en la nocturnitat (Chevalier i 

Metamorfosis en el recull.indd   94Metamorfosis en el recull.indd   94 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 95

Gheerbrant, 1982, p. 143). En algunes cerimònies religioses el blanc encarna, així 
mateix, la puresa i la virginitat com a màximes expressions de l’ofrena que aporten 
les dones en el ritu del matrimoni o els xiquets i les xiquetes en la comunió. El 
blanc no és, en si, el color del matrimoni, sinó el color que duu aquell qui va vers 
el matrimoni i que aporta algun do de cara al ritu de pas, a la cerimònia. En defi-
nitiva, «le blanc, couleur initiatrice, devient […] la couleur de la révélation, de la 
grâce, de la transfiguration qui éblouit» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 146). 
Coincideix amb les nocions d’ofrena, candidesa i traspàs enunciades per Chevalier i 
Gheerbrant.

En contraposició amb el blanc hi ha el roig, que representa el marit ufanós i 
maltractador. Els estudiosos de símbols, de fet, mantenen que hi ha una relació 
d’oposició entre els dos colors. Seguint la tradició sufí, «le blanc est la couleur es-
sentielle de la sagesse», mentre que «le rouge est la couleur de l’être mêlé aux 
obscurités du monde et prisonnier de ses entraves» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, 
p. 146). Precisament el que representa en el relat el marit: un home empresonat i 
tancat en la seua pròpia inferioritat i enveja respecte dels altres dos (triangle amo-
rós). En un altre registre, el blanc també pot oposar-se al roig. El color roig repre-
sentaria la sang que, com un vampir, algú ha xuclat d’una altra persona que s’ha 
quedat de color blanc, lívida, pàl·lida.

Efectivament, quan parlem de color roig ens passen pel cap dos elements: la 
sang i el foc. La sang i el foc intern apareixen implícits en el conte quan l’home 
mata la seua dona, quan li xucla la sang de la dent, quan obri en canal el gat, quan 
entenem que la sang ja no puja al cap després que el gat l’estrangule lligat al fanal. 
El foc abrasiu, intern, representa l’acció de l’home. El marit és l’única persona en 
el relat que pren la decisió de fer alguna cosa, encara que siga per a destrossar tots 
els individus que trobe per davant. Diem, doncs, que el roig, tant la sang com el 
foc, concentren la libido del marit, aquesta energia psíquica plena de dolor, angoi-
xa, inferioritat i enveja que mouen el marit a dur a terme tot un seguit d’accions 
malèvoles.

El color roig en aquest relat simbolitza la impulsivitat, l’ardor, la dualitat pas-
sió-acció, propis de la joventut, tot i que dut a l’extrem pel marit en tant que, fi-
nalment, «extériorisé, le rouge devient dangereux comme l’instinct de puissance 
s’il n’est pas contrôlé; il mène à l’égoïsme, à la haine, à la passion aveugle, à l’amour 
infernal» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 963).

A mig camí entre el blanc i el roig hi ha el rosa, que representa en Cosme. El 
color rosa s’origina de la mescla dels dos colors anteriors, cosa que, al nostre parer, 
podria simbolitzar la posició d’en Cosme respecte al triangle amorós. En Cosme 
és al mig del matrimoni, és l’element torbador que impedeix que la Balbina estime 
el seu marit, perquè és només a en Cosme que ama. Sembla que al llarg de tota la 
tradició simbòlica la mescla entre el roig i el blanc ha estat recurrent, atés que re-

Metamorfosis en el recull.indd   95Metamorfosis en el recull.indd   95 9/6/20   17:499/6/20   17:49



96	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

presenten, com hem dit, els contraris, i la unió de contraris genera una gran rique-
sa metafòrica: 

Au septième siècle, selon Bède, le tombeau de Jésus-Christ était peint d’une 
couleur mélangée de blanc et de rouge. L’on retrouve ces deux éléments com-
posants de la couleur rose, le rouge et le blanc, avec leur valeur symbolique 
traditionnelle, sur tous les plans, du profane au sacré, dans la différence accordée 
aux offrandes de roses blanches et de roses rouges, ainsi que dans la différence 
entre les notions de passion et de pureté et celles d’amour transcendant et de 
sagesse divine (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 952). 

El color rosa no pot ser estudiat sense relacionar-se amb la flor que li ha donat 
el nom. De fet, tant el color com la flor indubtablement simbolitzen l’amor, «la 
rose est devenue un symbole de l’amour et plus encore du don de l’amour, de 
l’amour pur» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 952). En aquest relat, l’únic amor 
pur, innocent, gairebé idealitzat és, sens dubte, el que es professen mútuament la 
Balbina i en Cosme. L’única història d’amor per la qual ens cal conéixer el nom 
dels amants. L’absència justificada d’apel·latiu del marit s’explica, en realitat, pel 
seu paper perifèric amb relació a aquesta història d’amor. Ara bé, curiosament, és 
qui més protagonisme posseeix en el relat, atés que n’és la font narrativa (narrador 
homodiegètic extradiegètic).

El color blau és un leitmotiv que apareix a mitjan relat i acaba sent un malson 
per al marit, a qui se li apareix de manera recurrent, cada vegada revestit en més 
llocs i cossos: el somni, les estreles, la lluna, l’aigua, la nit, la claror (tots aquests 
elements lligats al simbolisme de la dona). Finalment, «vaig arribar a pensar que 
tot era blau» (Rodoreda, 2009, p. 248). El misteri que genera aquesta aparició an-
goixant es resol al final del conte quan el marit confessa que «el blau de la nit era 
[…] d’un blau com el blau dels ulls de la Balbina» (Rodoreda, 2009, p. 249). El blau 
envolta l’escena i abraça en la mort el cos i l’ànima del marit. En aquest blau hi ha 
la seua dona, a la manera d’una deessa, que és pertot, etèria.

El blau és un color suau per a la mirada, és un color pur, el de la volta celeste. 
El marit de la Balbina se sent inundat de la tonalitat blavosa pertot arreu. Cheva-
lier i Gheerbrant en confirmen les qualitats:

Le bleu est la plus profonde des couleurs: le regard s’y enfonce sans rencontrer 
d’obstacle et s’y perd à l’infini, comme devant une perpétuelle dérobade de la 
couleur. Le bleu est la plus immatérielle des couleurs: la nature ne le présente 
généralement que fait de transparence, c’est-à-dire, de vide accumulé (Chevalier 
i Gheerbrant, 1982, p. 148).1

1.  En negreta a l’original.

Metamorfosis en el recull.indd   96Metamorfosis en el recull.indd   96 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes amb metamorfosi� 97

El blau és el color més profund i transparent a la mirada; de fet, els pintors 
moderns com Kandinsky l’empraven perquè el blau és un color que calma i, a 
diferència del verd, «il ne tonifie pas» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 148). D’al-
tra banda, el blau està relacionat amb el món dels somnis: «Entrer dans le bleu c’est 
un peu comme Alice au Pays des merveilles, passer de l’autre côté du miroir. Clair, 
le bleu est le chemin de la rêverie» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 148). 

En el conte aquesta ambigüitat és patent, ja que no sabem si el marit realment 
mor asfixiat pel gat o si és tot una al·lucinació, un somni que ha tingut i en què han 
aparegut tots els elements que inconscientment representaven la seua dona… De 
nou, aquesta qüestió queda oberta i podem confiar o no en la veu del narrador 
homodiegètic (marit).

El gat és un símbol freqüent en la narrativa rodorediana. Per exemple, té un 
paper primordial en Aloma, en què, segons Łuczak (2000, p. 154), existeix un «pa-
ralelismo entre las relaciones amorosas de Robert y Aloma, y la de la pareja de 
gatos, que observa la protagonista»; de fet, segons la mateixa autora, en una ocasió 
Rodoreda ja deixa intuir que Aloma momentàniament es metamorfosa en gat: «La 
transformación que se realiza en la psique de la protagonista llega a ser una especie 
de pre-metamorfosis sustancial» (Łuczak, 2000, p. 154). És aquell moment en què 
Aloma «mig boja de desesperació li va mossegar els llavis» (Łuczak, 2000, p. 154). 

En un sentit més ampli, Chevalier i Gheerbrant apunten que: «Le symbolisme 
du chat est très hétérogène, oscillant entre les tendances bénéfiques et maléfiques; 
ce qui peut s’expliquer simplement par l’attitude à la fois douce et sournoise de 
l’animal» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 247). De fet, seguint aquesta entrada, 
coincideixen els dos gats que apareixen al relat. D’una banda, tenim en Mixu (en 
Cosme), que és dolç, casolà, tranquil i carinyós. La seua indolència fa que finalment 
el marit el remate. En canvi, el darrer gat, l’obscur, el que viu al carrer, «més negre 
que la nit de les ànimes» (Rodoreda, 2009, p. 249), és qui acaba ofegant i fent mo-
rir el marit de manera lenta i dolorosa. L’heterogeneïtat del simbolisme del gat 
queda perfectament esculpida en aquest conte.

El punt de connexió entre el gat i la protagonista és la mirada. La Balbina, en 
morir, mira el seu marit: «Li veia els ulls tallats en ametlla que em miraven sense 
mirar-me i que brillaven com els ulls d’un gat a les fosques» (Rodoreda, 2009, 
p. 244). Aquest fragment apareix gairebé a l’inici del relat i representa un indici de 
metamorfosi. La Balbina llança un primer senyal de l’ésser que la representarà. Un 
animal a qui s’estima però que primer haurà de ser sacrificat (pel marit) per a fi-
nalment poder ressuscitar i venjar-la. Aquest fragment s’arredoneix, doncs, quan 
en els instants finals del relat es diu: «Me’l vaig trobar al davant, amb els ulls de mel 
clavats en els meus, més negre que la nit de les ànimes» (Rodoreda, 2009, p. 249). 
El gat mira la dent de la Balbina com una advertència, com un desafiament de cara 
al marit per a recuperar l’honor que és seu, l’única cosa que queda físicament i que 

Metamorfosis en el recull.indd   97Metamorfosis en el recull.indd   97 9/6/20   17:499/6/20   17:49



98	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

simbolitza la Balbina: «Feia rum-rum sense parar i mirava la dent amb aquells ulls 
de mel d’abella» (Rodoreda, 2009, p. 249). Aquest segon gat, segons es desprèn del 
relat, podria encarnar la Balbina i ser l’element decisiu del relat perquè apareix al 
final i gràcies a ell s’accelera la fi del conte. 

La mirada és un element primari en la narrativa rodorediana, cosa que apun-
tala la nostra tesi sobre la consistència del símbol gat-mirada. Recordem que al 
pròleg de Mirall trencat Rodoreda advertia: «Una mirada et pot impressionar més 
que no pas la bellesa d’uns ulls» (Rodoreda, 2006, p. 9).

Dels tres símbols que hem volgut desglossar en aquest apartat, dos es relacionen 
amb el sentit de la vista, gat-mirada i color blau-ulls Balbina. El darrer símbol, que 
és el gerani, es connecta amb la Balbina a través de l’olor i de la forma. Els tres 
símbols recorden la Balbina, o almenys el seu marit, que és el narrador, així ens ho 
transmet. Com que el narrador no és fiable, perquè és homodiegètic, mai no podrem 
confirmar si aquests tres símbols es corresponen a tres metamorfosis de la Balbina. 
En tot cas, per seguir i eixamplar l’estudi, hem fet el vot de confiança en el marit, 
ens l’hem cregut i, per això, afirmem que, després de morta, l’ànima de la Balbina 
és present en forma de tres elements: el gerani, el blau i el gat, els quals de menys 
a més prendran venjança de la seua mort. 

4.4.6.  La metamorfosi com a mite palingenètic

En aquest cas, encara que ens coste de creure, al nostre parer la metamorfosi 
és un alliberament de la persona. Parlem d’un mite palingenètic. Tot i que ha de 
travessar la mort, la Balbina escapa d’una existència dolorosa i passa a un altre 
estat. En forma de gerani, de color blau o de gat, la Balbina aconsegueix fer el que 
no havia estat capaç en vida: turmentar el seu marit talment com ell havia fet amb 
ella. Per a la Balbina la metamorfosi és gairebé una decisió presa a consciència. 
Segons es desprén del relat, ella accepta, resignada, la mort quan, diàriament, con-
sent que el seu marit la vaja anihilant. 

Per a la Balbina la mort significa un renaixement, un pas que ha de travessar 
per a alliberar-se i abocar-se a una altra vida. Per aquesta raó, parlem de mite pa-
lingenètic. Es tracta d’una història en què hom renuncia a l’existència present abans 
que s’acabe i es llança a viure una altra vida. En molts relats, com el cas nostre, 
significa un parèntesi. La mort en el món dels vius permet el passatge a una altra 
vida.

Metamorfosis en el recull.indd   98Metamorfosis en el recull.indd   98 9/6/20   17:499/6/20   17:49



5.  Els contes límit

5.1.  «La sala de les nines»

5.1.1.  Introducció 

«La sala de les nines» és una peça escrita des de la hipertextualitat més explí-
cita en el sentit genettià (Genette, 1982). Es tracta d’una transformació seriosa de 
l’hipotext de Llorenç Villalonga a Bearn o la sala de les nines, de tal manera que 
aquest conte rodoredià cal entendre’l com un hipertext que recrea, a la seua ma-
nera, el text anterior villalonguià. I és que Mercè Rodoreda, en honor al seu company 
de lletres i a la seua més celebèrrima obra, va escriure el conte que hui tenim a les 
nostres mans i que pretén donar llum a un dels episodis més foscos de la història 
dels Bearn: les activitats perpetrades per l’avi de Don Toni a la sala de les nines. Un 
afer que Villalonga s’encarregà curosament d’insinuar, però mai de relatar.

«La sala de les nines» de Rodoreda fa també una aclucada d’ull a l’obra mallor-
quina pel que fa a l’aparell transmissor de la informació: veu i focalització modal. 
En aquest cas, si es pot, un pèl més rebuscat. Eladi Formentí troba a les golfes d’una 
casa una carta. Aquesta lletra fou escrita per algun anònim que devia ser molt 
proper al senyor de Bearn, atés que visqué amb ell l’aventura a l’interior de la sala. 
Després de conéixer la veritat ocultada pels Bearn i —en el pla real— pel mateix 
Villalonga, decideix posar tinta i paper als fets. Miraculosament, al cap d’anys, 
Eladi Formentí troba l’escrit, el transcriu i l’envia a Joan Mayols, el marmessor i 
únic supervivent de la tragèdia de Bearn. Així, la veritat és revelada al narrador 
testimoni per excel·lència de l’obra de Villalonga, Joan Mayols, la persona encarre-
gada de relatar-nos la història dels Bearn.

Rodoreda, en aquest cas, també dona la veu a un personatge secundari: l’acom-
panyant amic del senyor de Bearn, que serà qui ens narre l’infern i l’al·lucinació 
viscuda a la sala de les nines.

Metamorfosis en el recull.indd   99Metamorfosis en el recull.indd   99 9/6/20   17:499/6/20   17:49



100	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Abans de passar a l’anàlisi de les metamorfosis i l’evolució de les transforma-
cions en el senyor de Bearn —i també en les nines— farem una breu pinzellada 
del conte.

5.1.2.  Sinopsi

En la casa dels Bearn s’esperava una criatura. Amb deliri, la mare desitjava que 
fora una xiqueta. Ja ho preparava i ho imaginava tot. «Volia una nena», però «li va 
néixer un fill i va semblar que ni se n’adonés» (Rodoreda, 2009, p. 206), de tal 
manera que el va fer pujar com una xiqueta i, per tant, li va contagiar el gust per 
les nines. Amb els anys aquest caprici matern es pagaria amb una desviació per part 
del fill (de les seues funcions i projeccions com a home i en una obsessió malaltissa 
per les nines).

Desaprovat per tots, el jove Bearn practica la seua passió d’amagat i totalment 
sol fins que un dia decideix trencar el seu silenci i portar un desconegut a la sala 
secreta… Allà el desconegut (i testimoni notarial dels fets) coneix la veritat oculta: 
el gran magatzem de nines, la cura que en pren el senyor i les exigències que recla-
men les nines del seu senyor… En un episodi de pànic i d’al·lucinació, el testimoni 
anònim ens desvelarà la força i el semblant humà que posseeixen les nines.

Uns dies més tard de la visita nocturna, el senyor de Bearn serà mort en unes 
circumstàncies misterioses a la sala de les nines.

5.1.3.  Metamorfosis 

En aquest relat, assistim a dues metamorfosis de signe oposat: per una banda, 
hi ha el principi de metamorfosi del senyor de Bearn, quan el troben mort al final 
del relat: «Tenia els ulls oberts, de vidre de nina. I els molls clavats al ventre» (Ro-
doreda, 2009, p. 213). Per l’altra, hi ha la metamorfosi de les nines, que semblen 
gairebé humanes de tant ser tractades com a criatures. Com veurem, les nines 
passen de ser les germanes de Bearn a esdevenir les seues filles-dona, cada volta 
n’hi ha més i s’apoderen de la debilitat obsessiva del senyor de Bearn.

Tothom ha tingut nines o ninos alguna vegada, però, sens dubte, mai no han 
adquirit un rang tan elevat com en aquell cas. Les nines allà seuen a taula «al costat 
del nen […] a l’hora de dinar i a l’hora de sopar» (Rodoreda, 2009, p. 206), el xiquet 
parla a alguna entre «cullerada i cullerada i fent-li un bes» (Rodoreda, 2009, p. 207). 
Unes mostres d’afecte exacerbades, més encara, tractant-se d’un xiquet. Per al se-
nyor, ja des de petit, les nines no són mers joguets, sinó que adquireixen una di-
mensió humana. Les nines acabaran sent les úniques a qui s’abocarà i no el jutjaran.

La família de Bearn decideix tallar aquestes dinàmiques en el moment que el 
xiquet de Bearn es fa gran. Llavors, simbòlicament, com a molts xiquets, li arren-

Metamorfosis en el recull.indd   100Metamorfosis en el recull.indd   100 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes límit� 101

quen tots aquells trets infantils per anar definint només aquells que el faran adult 
i sexualitzat: «Quan va ésser grandet li van tallar els rulls i el van separar de la nina» 
(Rodoreda, 2009, p. 207).

Llavors, els pares l’envien a córrer món i «viatjar per l’estranger». En tornar, però, 
el senyor no ha oblidat el seu deliri infantil i tota la lluïssor aconseguida en els viatges 
esdevé negror. El senyor ha tornat sobre les seues passes. Ara sí, imparable.

Per la sala de les nines hi haurà cada nit molt de tràfec. Allà, amb molt de recel 
i a l’empara de l’obscuritat, el senyor cuidarà de les nines com les seues criatures: 
«I deien que alguna nit es veia la seva ombra […] amb la nina ben aferrada a coll 
o aguantant-la enlaire com si fos una criatura de debò» (Rodoreda, 2009, p. 207), 
«va fer pujar llits i bressols a la sala» (Rodoreda, 2009, p. 207), cosia vestidets, etc.

Contra la voluntat de tot el món, fins i tot de la seua mare, que ja no l’entén, 
el senyor cada cop va entrant a la sala més i més nines i les tracta com unes «se-
nyoretes». Senyoretes i criatures són apel·latius per a referir-se a éssers humans que 
ací designen les nines. Amb aquesta metamorfosi onomàstica Rodoreda comença 
a encetar el camí de la metamorfosi total posterior.

Quan l’amic anònim entra a la sala, sembla que les nines ja han pres cos i caràc-
ter. Trasbalsat per la nit i pel misteri de la sala, el visitant ens narra «la mena de 
presència que hi ha darrera de les coses» (Rodoreda, 2009, p. 208), això és, la presèn-
cia que amaguen alguns objectes de la sala. «Vaig començar a sentir una angúnia» 
(Rodoreda, 2009, p. 208) molt gran en el moment que comença a sentir «xiuxiuejos», 
quan entreveu «lluïssors que s’apagaven de seguida» (Rodoreda, 2009, p. 208), quan 
les ombres d’ells dos i de les nines es confonen («les nostres ombres i les ombres 
de les nines van començar a dansar per les parets» [Rodoreda, 2009, p. 209]). En 
aquesta mena d’aquelarre inicial, el senyor fa el canvi i, sense temor, tracta les nines 
de manera gairebé sagrada, amb molta tendresa. Per exemple, és força comprensiu 
quan afirma: «Em va dir que s’acostava tant perquè ella no ho sentís, perquè no ho 
sabia que estava clavada pels peus» (Rodoreda, 2009, p. 208). És tendre i amorós quan 
les toca, les acarona i les besa: «Es va ajupir i li va besar el baix de la faldilla» (Rodo-
reda, 2009, p. 208), «quan passava per davant d’una nina gran li feia una carícia 
distreta» (Rodoreda, 2009, p. 209). És molt servicial i, per això, els planxa, els cus i 
les pentina. Per tot plegat, les nines aparentment l’estimen: «Les tres nines se’l mira-
ven i la del mig […] reia una mica» (Rodoreda, 2009, p. 209).

Astorat veient l’escena, el visitant no sap com reaccionar. El senyor el convida a 
participar arreglant-les, però ell vol marxar: «Me’n volia anar, però no trobava la 
manera d’anar-me’n» (Rodoreda, 2009, p. 210). Mentrestant les nines van prenent 
força i comencen a manipular el senyor, el qual es veu obligat a complaure-les. Per a 
calmar el son d’una nina, el senyor va «començar a gronxar-la com si fos una cria-
tura amb les venes plenes de sang. Li endreçava els cabells amb una mà que tremo-
lava i li deia que li faria un bes als ulls […]. I la va descalçar i va besar-li les plantes 

Metamorfosis en el recull.indd   101Metamorfosis en el recull.indd   101 9/6/20   17:499/6/20   17:49



102	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

dels peus fins que va semblar que ja dormia» (Rodoreda, 2009, p. 210-211). En aquest 
punt el senyor sembla més aviat un esclau que ha d’estar en tot moment pendent de 
les seues exigències. Les nines s’apoderen i volen cadascuna la seua parcel·la d’influ-
ència. És per això que el senyor vol «brodar el nom de cada nina en els vestits per no 
posar els vestits d’una a l’altra» (Rodoreda, 2009, p. 211). Cada nina posa de manifest 
la seua sobirania. Davant d’aquesta situació egòlatra, el senyor no pot satisfer-les a 
totes —semblen gairebé un exèrcit— i se sent malament, nerviós i estressat: «De 
vegades s’equivocava i aleshores estaven intranquil·les i armaven el gran bull, car 
només volien dur coses que fossin seves» (Rodoreda, 2009, p. 211).

En aquest punt del conte la metamorfosi de les nines no és un indici, sinó una 
evidència. Les nines han guanyat la partida sobre el seu senyor i el tracten al seu 
caprici. Davant del tumult in crescendo que s’ha generat, el senyor apaga els llums 
i s’acaba el joc. Les nines callen i tots plegats s’adormen a la sala. Però les seues 
presències resten intactes i, de manera gairebé al·lucinant, entre la realitat i el som-
ni, el visitant afirma:

No sé si ho vaig somniar, però guard el record d’unes ombres a penes des-
triables que canviaven de lloc sense que mai les veiés moure, de sorolls insòlits: 
gemecs ofegats com si les nines, rabioses de no poder estar soles, se m’acostessin 
amb la boca plena de males paraules i mossegant-se la llengua per no deixar-les 
sortir (Rodoreda, 2009, p. 212).

Les nines es venjaran de la traïció del seu amo, que les ha mostrades a un des-
conegut i n’ha desvelat el secret. Una nit, dies després d’haver estat visitades per 
l’amic, hi ha una gran baralla entre el senyor i les seues pròpies súbdites. Culmina 
ací el procés de metamorfosi i tant nines com senyor s’anivellen. Les unes en un 
procés clar d’humanització; l’altre, en un procés invers de degradació. Deleroses 
d’enfrontar-se al seu amo, les nines el maten. Finalment, a trenc d’alba, s’esclarei-
xen els fets i es posa llum a l’escenari de la batalla:

Tenia els ulls oberts, de vidre de nina. I els molls clavats al ventre. No sé per 
què vam anar a dalt; vam travessar l’oratori, ens vam enfilar per l’escala secreta 
i vam esbotzar la porta de la sala. Hi havia moltes nines esquitxades de sang i 
la de la vitrina era per terra amb les cames arrencades. Ran de la finestra, dreta, 
però una mica decantada, si caic no caic, hi havia la nina dels peus clavats. […] 
Amb el corrent d’aire va caure d’esquena, plana de cara al sostre, i el vidre dels 
ulls era igual que el dels ulls del jove senyor Bearn (Rodoreda, 2009, p. 213).

La metamorfosi en aquest conte es presenta una mica diferent de la resta de 
relats. En primer lloc, no és només un individu qui es metamorfosa sinó dos (ell i 
les nines). A més a més, la metamorfosi no és total, sinó parcial: els éssers meta-
morfosats es troben a mig camí entre l’home i les nines, d’aquesta manera un es-

Metamorfosis en el recull.indd   102Metamorfosis en el recull.indd   102 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes límit� 103

devé l’altre i l’altre esdevé l’un. La metamorfosi en aquest relat representa un desig 
d’alliberar-se de la pròpia condició i esdevenir-ne una altra, més harmoniosa amb 
els propis desitjos.

D’aquesta manera, el senyor, desorientat des de petit pel tracte gairebé humà 
que els és concedit a les nines, acaba per veure-les com unes «criatures» o unes 
«senyoretes», a les quals podrà aferrar-se sense constrenyiments i podrà estimar-les 
sense mesura, sempre sent, però, el seu amo. La seua passió per les nines els insu-
flarà de vida i a ell el rebaixarà per a assemblar-s’hi. En morir, el senyor té els ulls 
i el ventre de nina. Parlem, llavors, d’una metamorfosi.

Per la seua banda, les nines, amb l’alé de vida, i cada cop més apoderades pel 
seu nombre creixent, reclamen sobirania i atenció. Són dotades de personalitat, de 
sentiments i experimenten frustracions. Les nines no són éssers inanimats: tenen 
vida i és, per això, que nosaltres hem interpretat que hi ha metamorfosi.

5.1.4.  Les nines

Tots hem tingut alguna vegada un nino o una nina. N’hem tingut, de fet, de 
totes les formes, estils i colors, i no es tracta d’un objecte lúdic actual. Sabem des 
d’antic que ens fan companyia.

Quan som infants, les nines i els ninos ens acompanyen pertot arreu, són el 
nostre amic imaginari, a qui tot ho contem, a qui cuidem, a qui portem als nostres 
llocs secrets, etc. De fet, hi ha tota una escola educativa que instrueix les xiquetes 
des de petites a preparar-se per a tenir cura de la família a través de la pràctica 
continuada del joc de les nines. Perquè, curiosament, quan les xiquetes hem tingut 
nines, molt sovint no les hem considerades amigues, sinó més aviat filles i, nosaltres, 
petitetes, n’érem les mares.

Hi ha moltes classes de nines, però la majoria coincideixen en una cosa: tenen 
trets facials i corporals infantils. Les nines són fetes perquè les xiquetes hi juguen, 
per tant, han de ser petites com elles. Tenen les seues mateixes necessitats i aten
cions. Les nines del conte responen també a aquest perfil: es deixen acaronar, gron-
xar i besar com unes xiquetes. Ara bé, demanen, amb violència, cura i atenció per 
part de l’amo.

Com a referent que són de l’imaginari col·lectiu infantil, les nines apareixen en 
molts relats: hi ha referències des d’Egipte fins a Roma, però, sens dubte, les que 
més ens sonen provenen d’alguns dels relats més cèlebres de l’època contemporà-
nia. Recordem, si no, Toy Story, El trencanous, El soldadet de plom… 

El mot nin-nina comparteix la mateixa etimologia que nen-nena, és a dir, que 
des del mateix origen de la paraula es fa patent la semblança que mantenen els 
xiquets i els ninos. De fet, en alguns llocs del domini lingüístic, com ara als Pirineus 
o a Mallorca, als infants també se’ls sol anomenar nins. Resulta una paradoxa que, 

Metamorfosis en el recull.indd   103Metamorfosis en el recull.indd   103 9/6/20   17:499/6/20   17:49



104	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

en fer-nos grans, moltes persones que hem estimat els ninos els agafem por i ens 
provoquen inquietud. Quan érem petits, els revestíem de vida; llavors el seu sem-
blant antropomòrfic tenia sentit ple. En el moment que aquest pacte de versem-
blança es trenca i cau el mur de fantasia, la semblança irrevocable dels ninos als 
humans ens pertorba. Els seus ulls, les seues faccions, la seua motricitat…, els 
descarten de ser mers objectes i ens descol·loca. En molts casos, com hem vist en 
la tradició popular —que continuen Villalonga i Rodoreda—, els ninos tenen una 
natura escindida. Durant el dia, als ulls dels humans, són la seua propietat i actuen 
com a ésser inerts i irredempts, però en el moment que s’alliberen de la supervisió 
humana… clic! Desperten i tenen ànima. (Això ocorre majoritàriament a la nit, 
quan els infants descansen, vegeu el conte del Trencanous, Toy Story o la mateixa 
Sala de les nines.) La vida dels ninos, amb tot, sempre resta subjecta a tribulacions, 
i la seua llibertat, doncs, sol estar condicionada a la presència de l’amo/a.

En el camp de la robòtica, hi ha una hipòtesi que s’anomena vall inquietant 
i que pot aplicar-se sense impediments també a les nines. Aquesta hipòtesi afirma 
que quan hi ha una rèplica antropomòrfica que s’assembla en excés a l’aparença i 
al comportament d’un humà causa una resposta de rebuig entre els observadors 
humans. En un principi, com més semblant siga l’aparença d’un robot a la d’un 
humà, més empatia podrà haver-hi. Ara bé, quan es creua una línia d’excessiva 
similitud, la resposta és el rebuig. 

El nostre protagonista, sorprenentment, no ha patit mai aquesta sensació d’es-
tranyesa o de rebuig envers les nines, cosa que es deu a l’alteració de la conducta 
que ha tingut des de petit respecte d’elles. L’amic visitant, en canvi, ens representa 
a tots nosaltres quan ens confessa els seus sentiments i el seu pànic en comprovar 
no solament la increïble humanització de les nines, sinó també el comportament 
delirant del seu amic.

5.1.5.  El mite de la metamorfosi

Com hem vist en la introducció, és difícil emmarcar aquest conte estrictament 
dins la classificació de metamorfosis. La focalització en un narrador testimoni, la 
metamorfosi parcial i la incertesa de no poder saber com s’ha produït la transforma-
ció generen, tot plegat, dificultats a l’hora d’entendre què suposa la metamorfosi per 
als individus i, per tant, de saber a quin tipus de mite ens remetem. Nosaltres hem 
volgut fer una lectura en què intentem donar un sentit a la metamorfosi tant en el 
cas de les nines com en el del jove Bearn. Amb tot, és una lectura que no té voluntat 
d’erigir-se com a definitiva.

El mite de la metamorfosi en aquest relat és ambigu perquè implica apropar-se 
en cada cas a l’estat cobejat. En situar-se en posicions contraposades, la metamor-
fosi esdevé una lluita de contraris que acabarà amb llur destrucció total. La meta-

Metamorfosis en el recull.indd   104Metamorfosis en el recull.indd   104 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes límit� 105

morfosi, a més, en el cas de les nines, és gairebé continuada; no és el cas, però, del 
senyor de Bearn, de qui no tenim notícies de la transformació fins al final. El 
sentit de la metamorfosi pot ser, per tot, de signe oposat en cada cas. Per al senyor 
de Bearn, metamorfosar-se significa una degradació de la seua condició humana 
que ha estat alterada des de petit, i l’ha fet relacionar-se amb éssers inanimats. Per 
a les nines, tanmateix, la metamorfosi significa un ascens en la seua condició, una 
humanització. Per a ell, doncs, la metamorfosi és un mite de degradació; per a elles, 
en canvi, un mite palingenètic. Ara bé, la transformació de les nines no comporta 
l’assoliment de la qualitat més preuada de la condició humana: la llibertat. Elles 
només han guanyat «a mitges» la condició de persones i, per tant, continuen de-
penent de l’amo. La conscienciació d’aquest estat «incomplet» és el que explica la 
seua tràgica revolta final. No es pot jugar amb la vida i la humanització: els éssers 
creats es revolten.

5.2.  «El senyor i la lluna»

5.2.1.  Sinopsi

Una mostra curiosa del monòleg autobiogràfic, ja que el narrador primer o ex-
tradiegètic simplement inicia el relat per donar tot just la paraula al personatge del 
botiguer, transformat en narrador segon o intradiegètic, que conta les seues estranyes 
experiències amb la lluna al personatge narrador primer, convertit en narratari in-
tradiegètic en aquest relat de segon nivell o metadiegètic. És a dir, que el narrador 
primer responsable del monòleg autobiogràfic només té una aparició momentània 
a l’inici absolut del relat i tota la importància diegètica recau en el relat segon. 

Aquest narrador segon li conta que, després de vendre una botiga, s’havia com-
prat una torre i se n’anà a viure-hi. De viure sol començà a agafar manies. La més 
cridanera fou la d’eixir totes les nits a caminar pel jardí «tant si feia fred com si feia 
calor» (Rodoreda, 2009, p. 231). La seua vida era molt monòtona: de dia, endreça-
va i feia totes les tasques de la casa; a la nit, eixia a passejar ben mudat pel jardí.

Una nit va passar un fenomen particular. La porteta del jardí que donava als 
camps estava oberta i «pel buit de la porta entrava un raig de lluna molt brillant 
que anava a parar al peu del sortidor» (Rodoreda, 2009, p. 232). La resta del jardí 
estava fosc, sense lluna, només s’hi filtrava per aquell punt. Atret pel refilet de llum, 
el va seguir fins que es va trobar la lluna. Aquest viatge es va repetir ininterrompu-
dament i el va mantenir molt en secret.

Les anades i vingudes a la lluna omplien de felicitat i sentit la vida del senyor: 
en cada moment del dia anhelava l’arribada de la nit. Una vesprada va trobar un 
objecte curiós al jardí. Es tractava d’una llentia. A la nit, quan va tornar a pujar a 
la lluna, en va veure moltes més. D’aquelles llenties en germinaven brots. De les 

Metamorfosis en el recull.indd   105Metamorfosis en el recull.indd   105 9/6/20   17:499/6/20   17:49



106	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

que eren a la lluna els brots davallaven cap a la Terra; de les que eren a la Terra, els 
brots ascendien cap amunt. Tot plegat com unes estalactites i estalagmites:

Devien caure de la lluna quan jo hi era i es plantaven sols i brotaven i 
s’enlairaven com esperitats amb una fúria de planta boja que feia esgarrifar. 
[…] I els de dalt, els que brotaven de la lluna, feien el fil cap avall, com si anessin 
a trobar els del sortidor. De seguida hi va haver una xemeneia que baixava i una 
altra que pujava (Rodoreda, 2009, p. 233).

Aquestes dues ximeneres finalment un dia es van ajuntar i el senyor ja no va 
tornar a la lluna seguint el raig de llum, sinó per dins de la ximenera. Va procurar 
amb molt de recel de mantenir bé aquestes connexions i llavors les anava lligant, 
retallant, endreçant, etc. Un cop l’obra va ser ben acabada, va gaudir de la feina 
feta, feliç: «Cada nit prenia la lluna una estona» (Rodoreda, 2009, p. 234).

Un any i mig després tot es va esquinçar. La ximenera estava trencada i era 
l’únic camí que li quedava per anar a la lluna, ja que, des de feia temps, la llum no 
entrava per la portella. El senyor ho va intentar de totes les maneres, però no va 
aconseguir refer la seua obra. Va perdre l’esperança. 

Temps després, quan gairebé ja estava superat, la lluna va tornar a donar llum, 
però per darrera vegada: «La porteta del jardí va obrir-se sense que les frontisses li 
grinyolessin com una porta morta» (Rodoreda, 2009, p. 235). La lluna li va oferir 
l’últim viatge: «La lluna bondadosa m’havia obert un darrer camí d’esperança però 
era un camí trencat» (Rodoreda, 2009, p. 235).

L’home, conscient que tot s’havia acabat, va decidir enterrar la seua experiència. 
I una forma de matar el seu secret i llevar-li pes va ser contar-ho al seu interlocutor. 
Com a record d’aquella experiència al senyor li han quedat algunes marques facials 
que recorden la superfície lunar. A dintre, en canvi, li ha quedat dolor i tristesa: 

Dintre de mi no hi ha res. Només les coses tristes que hi ha a dintre de 
tothom. Sí. Només les coses tristes que se’t queden a dintre estirades i planes 
com els morts a dintre de la terra… Cementiris i cementiris… A dintre de la 
terra. Sí senyor. A dintre de la terra (Rodoreda, 2009, p. 236).

5.2.2.  Metamorfosi

La metamorfosi que s’esdevé a «El senyor i la lluna» és semblant a la de «La 
sala de les nines». Després d’un contacte tan prolongat amb la lluna, l’home acaba 
desenvolupant alguns trets facials que recorden la superfície lunar: té foradets i un 
color blanquinós semblant al del satèl·lit, «amb la cara blanca, una mica cremada 
i una mica foradada perquè la lluna viu d’això…» (Rodoreda, 2009, p. 236). Es 
tracta, doncs, d’una metamorfosi parcial perquè el senyor no mostra grans canvis 

Metamorfosis en el recull.indd   106Metamorfosis en el recull.indd   106 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes límit� 107

en la seua fisonomia. Altres contes com «La salamandra» o «El riu i la barca» cons-
titueixen exemples clars de metamorfosi. En el cas de «La meva Cristina», l’home 
no es transforma en cap animal o planta (com en «Una fulla de gerani blanc»), 
però la transfiguració de la seua pell en perla i en la carn tendra —com la de la 
Cristina— són canvis impactants, estesos arreu del seu cos. Pel que fa a «La sala de 
les nines», els ulls de nina i els molls al ventre són els indicis que ens fan parlar 
de metamorfosi. En el relat que tenim a les mans —«El senyor i la lluna»—, els 
trets metamorfosats són encara més subtils. Parlem de metamorfosi, és clar, però 
no sense tenir en compte la gradualitat dels canvis de més («La salamandra» o «El 
riu i la barca») a menys («El senyor i la lluna»).

5.2.3.  Símbols

El principal símbol d’aquest relat és, sens dubte, la lluna. La Lluna és l’astre 
més venerat pels humans juntament amb el Sol. De fet, la seua aparició cíclica 
mantenia unes influències sobre els humans i sobre la Terra molt superiors a la 
presència del Sol. Popularment, s’han relacionat les fases lunars amb la plantació 
i la recollida dels cultius, el cicle menstrual, les marees i, fins i tot, amb el creixement 
dels cabells, la reproducció, etc. 

Científicament, el fet que la Lluna siga tan a prop de la Terra ha creat una for-
ça d’atracció que fa que els planetes roten a un ritme constant i que les influències 
entre l’una i l’altra siguen abassegadores. Recordem que la Lluna va col·lidir amb 
la Terra i llavors va inclinar-ne l’eix. Gràcies a l’angle inclinat que va agafar la Ter-
ra, la llum del Sol incideix de manera diferent en cada època de l’any i, per tant, 
existeixen les estacions, l’estabilitat climàtica i, en definitiva, el cicle de la vida. En 
síntesi, tant la col·lisió com l’atracció de la Lluna dota la Terra d’estabilitat. En cas 
que la Lluna s’allunyara, aquest cicle perfecte es desballestaria. Per tant, la presèn-
cia de la Lluna és més o menys perceptible per als humans, però irremeiablement 
condicionant per a la vida a la Terra. 

Tot i la petitesa de la Lluna, els humans l’hem igualada al Sol, que és l’astre rei 
i una estrela força més gran que el satèl·lit. Inconscientment, la humanitat ha per-
cebut una mida irreal, però que és lògicament explicable. La Lluna i el Sol són 
capaços d’eclipsar-se, és a dir, de tapar-se l’una a l’altre, de manera que l’efecte 
òptic ens fa creure que tenen la mateixa mida. Si bé la Lluna té un radi quatre-
centes vegades inferior al del Sol, és tres-centes noranta vegades més a prop de la 
Terra, cosa que, de nou, en reforça la imatge de grandesa.

Chevalier i Gheerbrant apunten que, efectivament, «c’est en corrélation avec 
celui du soleil que se manifeste le symbolisme de la lune» (Chevalier i Gheerbrant, 
1982, p. 681). Segons els autors, les dues característiques principals de la lluna són 
la llum que desprén (que és un reflex de la llum solar) i les fases per què passa. 

Metamorfosis en el recull.indd   107Metamorfosis en el recull.indd   107 9/6/20   17:499/6/20   17:49



108	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

D’aquesta manera, «elle symbolise la dépendance et le principe féminin, ainsi que 
la périodicité et le renouvellement. À ce double titre, elle est symbole de transfor-
mation et de croissance» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 681).

El senyor que va a la lluna és un home amb alguns trets femenins, «begut de 
galta, amb els ulls petits i enfonsats, els llavis tendres, molt estrany, com els llavis 
d’una boca femenina i jove» (Rodoreda, 2009, p. 231). No és la primera vegada que 
Rodoreda crea un protagonista home amb trets femenins (recordem «La sala de 
les nines», «El riu i la barca», Quanta, quanta guerra…). Són éssers marcats per 
una sensibilitat exacerbada i mancats d’alguns trets emblemàtics de la virilitat, 
persones que no s’encabeixen dins els rols de masculinitat o feminitat establerts 
per la societat. Segons Arnau, aquesta tendència rodorediana a crear personatges 
de tall androgin prové de l’esoterisme: «Mercè Rodoreda, atreta per l’esoterisme, 
va manifestar d’una manera gairebé lògica l’afinitat que sent per l’androginisme» 
(1990, p. 149). Un tipus de personalitat que l’autora relacionava amb els artistes i 
que era considerada «l’ideal de perfecció espiritual» (Arnau,1990, p. 150).

La lluna, en aquest relat, és símbol de renaixement i de mort. Està lligada al 
canvi i a la transformació, com hem dit adés, però també està relacionada amb el 
traspàs: «C’est pourquoi de nombreuses divinités lunaires sont en même temps 
chthoniennes et funéraires» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 682). Anar a la lluna 
significa, al principi, per al nostre senyor, un naixement i, finalment, una mort, 
quan la lluna li ofereix el darrer viatge. És un home diferent de la resta, per la qual 
cosa ningú no l’entendrà ni el creurà, és algú privilegiat que ha pogut desafiar les 
lleis de la Terra i arribar a la Lluna: «Le voyage dans la lune ou même le séjour 
immortel dans la lune, après la mort terrestre, sont réservés, selon certaines cro-
yances, à des privilégiés» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 682).

La lluna l’ha acollit i li ha renovat la vida i ell s’hi acomodarà en aquesta nova 
existència. Per tal que l’home puga tornar a la Terra i tancar el seu cicle experien-
cial (mort terrestre – vida a la lluna – mort lunar – renaixement a la Terra), la 
lluna haurà de fer morir la seua vida lunar i retornar-lo a la Terra. L’home, enyorat 
de la seua vida anterior, percebrà aquest sacrifici amb molt de dolor, però deutor 
d’un gran aprenentatge encara que siga en forma de tristesa: «Dintre de mi no hi 
ha res. Només les coses tristes que hi ha a dintre de tothom. Només les coses tristes 
que se’t queden a dintre estirades i planes com els morts a dintre de la terra…» 
(Rodoreda, 2009, p. 236).

5.2.4.  El mite de la metamorfosi

Com en el cas anterior —«La sala de les nines»—, la metamorfosi que s’opera 
és tan lleu que el relat pot fins i tot no adscriure’s a la línia de relats amb metamor-
fosi. De fet, tenim molt poques dades al conte que ens expliquen què han significat 

Metamorfosis en el recull.indd   108Metamorfosis en el recull.indd   108 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes límit� 109

les anades i vingudes de l’home a la lluna. Entenem que està trist perquè la seua 
rutina secreta ha acabat per sempre, però, més enllà d’aquestes dades, no coneixem 
quina implicació ha tingut en la seua vida el susdit parèntesi. De fet, no podem 
arribar a comprendre què suposa per a ell la blancor i tenir clotets a la cara. Per 
tant, ens és impossible saber quin és el sentit de la metamorfosi en el relat i decidir 
a quin tipus de mite s’adscriu.

5.3.  «La gallina»

El conte que tenim a les mans és complex pel que fa a la seua adscripció en la 
llista que hem elaborat de contes amb metamorfosi. La dificultat rau en el fet que 
no hi ha indicis suficients per a creure que la Matilde efectivament s’ha metamor-
fosat en la gallina. Potser algun lector pot interpretar-ho, ja que el marit quan 
s’adreça a la gallina en la seua intervenció final —i culminant— l’anomena com 
la seua antiga muller: «Matilde, Matilde…» (Rodoreda, 2009, p. 204).

Els nostres dubtes respecte a aquesta hipòtesi són més grans que les nostres 
certeses. La focalització presa (interna) en el fill no ens permet constatar si l’ànima 
de la difunta s’ha traspassat a la de la gallina, perquè el pensament de l’animal i de 
la dona lògicament queda silenciat. D’altra banda, a diferència del relat «Una fulla 
de gerani blanc», no hi ha connexions evidents entre la gallina i la Matilde. Recor-
dem que en l’altre relat la fulla feia olor de la dent de la Balbina, el color blau era 
el mateix que el dels seus ulls i el gat tenia el color i la forma dels ulls de la Balbina. 
En el conte de «La gallina» aquestes connexions no queden materialitzades, ni tan 
sols suggerides en la figura de la gallina. 

El que ocorre en «La gallina» és que l’animal pren el lloc buit que ha deixat la 
difunta i acaba establint-se com la matriarca de la família. Té poder sobre el marit 
—que la malcria i la cuida— i sobre el fill, a qui de vegades tracta amb una certa 
superioritat.

En realitat, qui fa les funcions reals de la mare és el fill, ja que la gallina només 
ocupa el lloc de poder, però no s’encarrega de les tasques que eren confiades 
anteriorment a la Matilde. El pobre xiquet perd per totes bandes: perd la mare, 
perd l’amor del pare, es carrega les feines de la casa i ha de suportar una gallina 
despòtica. 

Som en un terreny, doncs, que es presta a diferents interpretacions. La manca 
de referència sobre l’ànima de la dona o sobre algun tret característic que haja 
estat imprès en la gallina ens fa pensar que potser no es tracta, en aquest cas, d’una 
metamorfosi. Potser es tracta d’una al·lucinació del marit, que desitja tan fervent-
ment la companyia de la seua difunta dona que acaba autoenganyant-se i fent-se 
creure que la gallina és la seua anterior esposa. Podem parlar també de metamor-
fosi si prenem com a argument i evidència única i irrefutable el nom: anomenar-se 

Metamorfosis en el recull.indd   109Metamorfosis en el recull.indd   109 9/6/20   17:499/6/20   17:49



110	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Matilde significa ser la Matilde. En darrer lloc, podem estirar més el fil interpreta-
tiu i parlar de metempsicosi. L’esposa es transfigura en gallina i mitjançant aques-
ta reencarnació pot restar amb la seua família. Aquesta és la interpretació, sens 
dubte, més forçada perquè no tenim en cap cas indicis que la transfiguració duga 
implícita una purificació o un enaltiment de l’ànima (com ocorre en la metemp-
sicosi), ans al contrari, sembla que la desídia i la senzillesa que caracteritzaven la 
mare es transformen en l’egoisme i la dominació que caracteritzen la gallina.

Per què, doncs, Rodoreda va triar aquest animal com a símbol? L’ambient del 
conte és una casa amb alguns animals de granja, entre els quals destaquen els conills, 
els gats i les gallines. Cadascun d’aquests animals acompleix una funció: els conills 
són morts en un ritual molt precís i descrit al detall (Rodoreda, 2009, p. 202); el 
gat és un animal força estimat per Rodoreda i, per això, apareix en altres contes, 
com ara «Una fulla de gerani blanc». En aquest cas, el gat també té una funció 
malèfica, és qui assassina els conills i també qui, gràcies a la seua agressivitat, llui-
tarà contra la gallina. Contra totes les expectatives, la gallina no serà derrotada pel 
gat. La seua superioritat i força la faran tenir un duel bastant igualat, en el qual cap 
dels dos serà vencedor. 

La gallina, en una granja, té fonamentalment la funció de pondre ous. Aques-
ta gallina, però, no és tant que no en pon gaires, sinó que, a més, els que acaba 
ponent se’ls menja. En aquest cas, la gallina representa la figura de la mare terrible 
(Jung, 2015, p. 416), que fa de tirana. Tot el que li fa l’home són manyagueries i el 
xiquet li fa de vailet de servei:

Petita, petita, crida el meu pare d’un tros lluny quan torna de la feina. Ella 
l’espera, entren a dintre junts i ell li dóna fulles de col que li regala un company 
de l’obra (Rodoreda, 2009, p. 204). 

L’endemà mateix el meu pare va agafar la gallina, va desfer la gàbia a cops 
de destral i es va passar tot el sopar amb la gallina a la falda […] i el meu pare li 
donava molles de pa i ella se les menjava (Rodoreda, 2009, p. 203).

El meu pare es va posar la gallina a l’espatlla […]. Després es va asseure, em 
va dir que preparés el sopar i que volia una ceba a l’amanida (Rodoreda, 2009, 
p. 204).

Cansat de ser gairebé el seu súbdit, el xiquet decideix marxar de casa perquè la 
gallina és com aquella madrastra que no accepta els fills de l’altre:

La gallina era com una ombra tranquil·la… Em van passar les ganes de 
tornar a casa. Només tinc ganes d’estar sol, de no pensar, i d’escopir (Rodoreda, 
2009, p. 203).

Metamorfosis en el recull.indd   110Metamorfosis en el recull.indd   110 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 els contes límit� 111

No tornaré a casa. Em quedaré a viure aquí fins que el vent m’assequi. Hi 
ha herbes que viuen aquí dalt fins que el vent les asseca. […] Així que la meva 
mare es va morir ja em van venir ganes d’anar-me’n (Rodoreda, 2009, p. 201).

«La gallina», com veiem, és un conte difícil d’encabir en el conjunt de les me-
tamorfosis perquè no hi ha cap indici que ens connecte la Matilde i la gallina, tret 
del nom. Aquest fet ens fa difícil adscriure la metamorfosi a un tipus de mite (pa-
lingenètic, de degradació, de creixement) perquè no sabem ben bé quina és l’evo-
lució i el sentit del canvi en l’ànima del personatge. Pel que fa als símbols, així 
mateix, és complex o més aviat arriscat lligar-los a la metamorfosi perquè no tenim 
suficient informació sobre la transformació de la persona. 

Metamorfosis en el recull.indd   111Metamorfosis en el recull.indd   111 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   112Metamorfosis en el recull.indd   112 9/6/20   17:499/6/20   17:49



6.  Esquema general dels contes

Després d’haver fet l’anàlisi minuciosa dels contes, resumim la informació més 
rellevant dels epígrafs «metamorfosi», «símbols» i «tipus de mite» per facilitar-ne 
l’aproximació als continguts.2

Conte Metamorfosi Símbols Tipus de mite

«El riu i la barca» L’home es transforma 

en peix en un procés 

semblant a un part. 

L’espai actua com a 

espai uterí. 

Peix, element aigua, 

element foc i element 

aire.

Mite palingenètic. 

Després de la mort com 

a humà, l’home renaix 

com a peix, el seu estat 

cobejat. Connexió amb 

la infància.

«La salamandra» Mentre crema 

dolorosament en la 

foguera, la xica sent 

com va transformant-se 

en salamandra.

Salamandra, bruixa  

i salze.

Mite de degradació.  

La metamorfosi no 

constitueix, en cap cas, 

una millora de les 

condicions de vida de la 

xica, ans al contrari, està 

exposada a més perills i 

serà vulnerable al món 

humà i a l’animal. Els 

mites de degradació 

estan relacionats amb el 

motiu del castic.

2.  Podem comprovar que, a mesura que avancem en l’anàlisi dels contes, es fa més difícil deter-
minar la metamorfosi i la seua funció com a mite. De la mateixa manera, el recurs als símbols per a 
crear un paisatge mític i simbòlic disminueix.

Metamorfosis en el recull.indd   113Metamorfosis en el recull.indd   113 9/6/20   17:499/6/20   17:49



114	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Conte Metamorfosi Símbols Tipus de mite

«La meva 

Cristina»

Procés lent. El mariner, 

després d’anys dins la 

balena, ix transfigurat, 

revestit de crosta de 

perla i les seues mans 

tenen la pell brillant 

com la de les petxines.

Tauló, cinturó, 

ganivet, perla  

i balena.

Mite palingenètic. 

Després d’un sacrifici 

simbòlic dins del ventre 

de la balena, lluitant per 

determinar-se a ell 

mateix, l’home ix de la 

balena i ressorgeix com 

un ésser nou, distint  

de la resta. 

«Una fulla de 

gerani blanc»

En morir la Balbina, es 

transfigura en una fulla 

de gerani blanc. 

El gerani (blanc, roig 

i rosa), el color blau  

i el gat.

Mite palingenètic.  

La metamorfosi s’entén 

com l’alliberament 

d’una vida dolorosa  

i el traspàs a un nou 

estat més tranquil  

i harmònic.

«La sala  

de les nines»

El senyor de Bearn 

parcialment es 

transforma en nina i les 

nines, per la seua banda, 

acaben tenint trets 

humans 

(humanització). Són 

dos processos oposats, 

ja que creen un xoc  

de poder.

Les nines. Mite de degradació?  

A causa de la 

focalització i de la 

metamorfosi parcial és 

difícil entendre què 

suposa la metamorfosi 

per als individus.

«El senyor  

i la lluna»

Metamorfosi parcial. 

Després d’un contacte 

prolongat amb la lluna, 

l’home manifesta trets 

facials que recorden la 

superfície lunar.

La lluna i la Terra. La metamorfosi és tan 

lleu al relat que és difícil 

d’explicar quines són les 

conseqüències del canvi, 

és a dir, què ha significat 

en la seua vida.

«La gallina» La Matilde s’ha 

transfigurat  

en la gallina?

No en tenim cap certesa.

La gallina. ?

Metamorfosis en el recull.indd   114Metamorfosis en el recull.indd   114 9/6/20   17:499/6/20   17:49



7.  L’aparell transmissor de la informació

Mercè Rodoreda fou una escriptora molt interessada en la indagació i l’explotació 
del món interior dels personatges. Fins i tot alguns manuals la proposen com una 
de les principals representants de l’anomenada novel·la psicològica. Aquest interés 
constant per a fer transparent el món interior és, doncs, un dels principals trets 
que representen l’autora.

Personatges com Aloma, Colometa, Adrià Guinart, el jardiner, Cecília Ce…, 
no deixen indiferent el lector. La majoria de lectors, de fet, solen confessar que se 
senten atrets per les obres de Mercè Rodoreda perquè s’identifiquen amb els seus 
personatges. Alguns admeten que les obres de l’autora són duríssimes i no preci-
sament pels fets que s’hi narren, sinó per la profunditat i la visceralitat amb què es 
viuen en la pell dels protagonistes. 

L’atracció que provoquen els personatges de Mercè Rodoreda té una explicació 
tècnica que va més enllà de la seua ineludible innocència i del seu carisma. Rodo-
reda irrompé amb força en el panorama literari amb un recurs molt rendible: el 
monòleg autobiogràfic. 

El monòleg autobiogràfic fou estudiat en la nostra publicació anterior, Meca-
nismes narratius en la construcció dels personatges de la novel·lística rodorediana 
(Bolo, 2017), seguint les propostes de Dorrit Cohn (1981) i de Luis Beltrán Alme-
ría (1992). El definíem com una forma de relat en primera persona que es carac-
teritza per l’associació d’un mode de presentació monològic, és a dir, des del punt 
de vista d’un sol personatge i sotmés a la cronologia dels esdeveniments. Es tracta 
d’un discurs regit per la lògica i la regularitat temporal, una mena de monòleg 
—confessió— pronunciat per un locutor solitari.

La versemblança i la veracitat d’aquest discurs no rau únicament en la seua 
manera de presentar-se —amb una lògica temporal del passat cap al present—, 
sinó també pel contingut que transmet. Una persona està contant la seua història 

Metamorfosis en el recull.indd   115Metamorfosis en el recull.indd   115 9/6/20   17:499/6/20   17:49



116	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

i ho fa per comprendre’s, per autojustificar-se. Mitjançant el discurs s’aspira a 
l’autoconeixement. Rodoreda aconsegueix fer sentir al lector que escolte la veu 
d’una persona senzilla, amb un llenguatge convencional i una articulació discur-
siva simple. Heus ací la mestria: sota l’aparença «d’escriptura parlada» (Arnau, 
1982, p. 119) s’amaguen tot un ventall de recursos d’aprehensió del món interior 
i de transposició del discurs pronunciat que demostren un domini tècnic absolut, 
presumiblement dissimulat.

Partint del record, la vida d’aquests personatges és narrada cronològicament, 
amb les prolepsis i analepsis característiques de qualsevol discurs oral, començant 
des del punt en què ells decideixen donar llum a la seua vida i enfosquint els mo-
ments que es volen oblidar. En les novel·les rodoredianes, un personatge se separa 
del passat i ens el transmet per a donar-li sentit i valor. 

En la majoria dels casos, parlem d’un narrador extradiegètic homodiegètic (o 
autodiegètic) que elabora un discurs ordenat sobre els fets de la seua vida. Aquest 
tipus de discurs és el que Dorrit Cohn (1981) anomena monòleg autobiogràfic i 
caracteritza les novel·les Aloma, Jardí vora el mar, La plaça del Diamant, Quanta, 
quanta guerra… i El carrer de les Camèlies. 

Rodoreda trasllada també a la seua producció contística aquest recurs tan pe-
culiar de l’aparell transmissor de la informació (veu, focalització i distància modals), 
de manera que, curiosament, la majoria dels relats que hem analitzat s’adscriuen 
al monòleg autobiogràfic. Parlem de «La salamandra», «La gallina», «El riu i la 
barca», «Una fulla de gerani blanc» i «La meva Cristina».

En tots aquests relats es repeteix l’opció tècnica del monòleg autobiogràfic. És 
cert que les limitacions temporals del conte fan que el discurs no prenga l’aire d’una 
vida, com sí ho fan les novel·les, però la lògica temporal aplicada al relat breu apor-
ta fluïdesa i facilitat a l’hora de ser llegit. El narrador extradiegètic homodiegètic 
d’aquests relats ha viscut una experiència apoteòsica: s’ha metamorfosat. Ens con-
tarà, amb suma de detalls, els seus antecedents millor que ningú, les seues aspira-
cions, les seues frustracions, les sensacions que experimentarà durant la transfor-
mació i, si escau, les conseqüències de tenir un cos nou i abordar una vida nova.

El narrador coincideix, doncs, en la majoria de casos, amb l’ésser metamorfo-
sat, de manera que fàcilment hem pogut identificar i qualificar la transformació 
com a metamorfosi. L’ésser ha canviat de cos, però ens ha donat molts senyals 
(recursos d’aprehensió del món interior, discurs en primera persona, continuïtat 
personal, integritat psíquica, etc.) que ens obliguen a creure que continua tenint 
la mateixa ànima. En resum, que continua sent la mateixa persona. 

Només en el cas d’«Una fulla de gerani blanc» i «La gallina» descobrim petites 
diferències en el narrador extradiegètic homodiegètic. «Una fulla de gerani blanc» 
és un monòleg autobiogràfic, però divergeix dels contes anteriors en un punt: el 
narrador no és pas l’ésser metamorfosat (la Balbina), sinó el seu espòs. Aquest fet 

Metamorfosis en el recull.indd   116Metamorfosis en el recull.indd   116 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 l’aparell transmissor de la informació� 117

té nombroses implicacions en la interpretació dels successos. La veu narrativa ens 
anticipa un problema: la seua fiabilitat. Parlem d’un narrador extradiegètic homo-
diegètic (el marit de la Balbina) que ens conta, gràcies a la focalització interna fixa 
adoptada, la seua perspectiva dels fets, és a dir, la mort lenta de la Balbina i l’en-
carnació d’aquesta en el gerani, el color blau i el gat.

En cap cas no podem tenir la certesa absoluta sobre si la fulla de gerani, per 
exemple, es correspon amb l’ànima de la Balbina, és a dir, si és real la metamorfosi 
o si, d’altra banda, es tracta d’una simple al·lucinació del personatge. També hi ha 
la possibilitat —no és la nostra lectura, però— que, en el fons, es tracte tot d’un 
somni. Per exemple, el color blau, com hem vist, està relacionat amb el món oníric: 
«Le bleu est le chemin de la rêverie» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 148).

Tampoc no podem arribar a conéixer, per les raons apuntades, els sentiments 
de la persona transformada. Sí que coneixem els del marit, en canvi, en forma d’un 
discurs reportat: «En Cosme estimava la Balbina, en Cosme estimava la Balbina, i 
ara la Balbina és morta i, que sigui morta, m’agrada i m’agrada i m’agrada» (Ro-
doreda, 2009, p. 247) o d’autorelat: «Em sentia acompanyat per l’escalfor d’aquella 
malaltia», «havia esperat la mort de la Balbina mesos i mesos» (Rodoreda, 2009, 
p. 244), «esperava que la Balbina es despertés, mort de ganes de riure, pensant que 
em parlaria d’aquell soroll estrany que a la nit l’havia mig desvetllada» (Rodoreda, 
2009, p. 245).

Som, doncs, en un terreny marcat per l’ambigüitat. Nosaltres, com a lectors, 
optarem per creure en la fidelitat del testimoni i afirmarem —intuirem— que la 
Balbina és en cada bri de cosa que ell anomena: el gerani, el blau i el gat.

Pel que fa al conte «La gallina», tornem a trobar un monòleg autobiogràfic d’un 
narrador extradiegètic homodiegètic. Recordem que la focalització presa (interna 
fixa) en el fill no ens permet constatar si l’ànima de la difunta s’ha traspassat a la 
de la gallina perquè el pensament de l’animal, i de la dona lògicament, queda si-
lenciat. Així doncs, si a més de les poques connexions entre la Matilde i la gallina, 
afegim la poca fiabilitat d’un narrador que és observador, podem concloure que la 
metamorfosi en aquest relat és discutible.

«La sala de les nines» és l’únic conte amb metamorfosi que no s’adiu a la tèc-
nica de monòleg autobiogràfic, ja que es tracta d’un relat epistolar. Seguint el marc 
focal pres per Villalonga en Bearn o la sala de les nines, Rodoreda també escull un 
narrador testimoni per a transcriure’ns la revolució que s’esdevé a la sala de les 
nines. A diferència del que ocorria en l’obra villalonguiana, aquesta vegada sí que 
el narrador penetra amb la seua «càmera» dins la misteriosa sala.

El recurs al narrador testimoni no és una novetat en Rodoreda. En l’obra Me-
canismes narratius en la construcció dels personatges de la novel·lística rodorediana 
(Bolo, 2017) atorgàvem ja aquest paper al jardiner de Jardí vora el mar. El jardiner 
és el que Genette anomenaria narrador extradiegètic homodiegètic o narrador tes-

Metamorfosis en el recull.indd   117Metamorfosis en el recull.indd   117 9/6/20   17:499/6/20   17:49



118	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

timoni (Genette, 1972, p. 252). La seua funció és posar en relleu els herois o pro-
tagonistes, cosa que contribueix a arraconar la pròpia vida. Tot i que el seu paper 
és important en el relat, la funció narrativa domina la funció diegètica. En defini-
tiva, és un narrador que posa l’èmfasi en el protagonista en detriment del seu paper 
com a personatge. La literatura catalana ens ha deixat un dels exemples més me-
morables d’aquest model de relat precisament en el nostre hipotext: Bearn o la sala 
de les nines, amb Don Joan. 

El paper satèl·lit es reforça encara més a causa de la indeterminació nominal 
del protagonista. El mateix ocorria amb el jardiner de Jardí vora el mar. Són per-
sonatges sense nom. I tenint en compte la importància que dona Rodoreda al nom 
per a crear identitat (Aloma, Cecília Ce, Colometa/Natàlia) s’accentua encara més 
la difusió del personatge. Queda clar, doncs, que ell no és el centre del relat, només 
el filtre.

Així doncs, aquest conte fa un pas més enllà que els dos anteriors («Una fulla 
de gerani blanc» i «La gallina»), ja que no sols no és l’ésser metamorfosat qui ens 
narra els fets, sinó que tampoc no és un personatge íntimament implicat. Ara es 
tracta d’un narrador completament satèl·lit que posarà veu a un seguit de fets, en 
els quals participa simplement en qualitat d’observador. Rodoreda ja no ha vist la 
necessitat de recórrer al monòleg autobiogràfic. 

A manera de sumari concloem amb les observacions següents: hem pogut 
comprovar que Mercè Rodoreda sentia una gran devoció per la tècnica del monò-
leg autobiogràfic, per la qual cosa va emprar-la en nombroses composicions, en la 
majoria de les novel·les i en gairebé tots els contes de metamorfosis que hem ana-
litzat. En «Una fulla de gerani blanc» i «La gallina» s’opta per aquest recurs, però 
no per part dels protagonistes de la metamorfosi, sinó pels seus marits i fills. Aquest 
fet continua donant veracitat al relat i al fenomen de la metamorfosi, però plante-
ja els dubtes següents: el gerani i la gallina són realment la Balbina i la Matilde? 
Què senten aquests personatges? Continuen mantenint la seva personalitat? La 
impossibilitat de respondre aquestes qüestions deixa un camí obert a la interpre-
tació de la metamorfosi en els relats. 

D’altra banda, «La sala de les nines» és l’únic relat en què Mercè Rodoreda no 
abona la utilització de la tècnica del monòleg autobiogràfic, cosa lògica si ens ate-
nyem al seu hipotext. Aquesta decisió narrativa que distancia el lector del subjecte 
metamorfosat ens obliga a ser cautelosos en la interpretació del fenomen. Rodo-
reda desvela la nocturnitat i l’ardor dels fets que ocorren a la sala, però opta per 
mantenir l’aura de misteri que envolta el mític senyor de Bearn no deixant-nos 
penetrar en el seu cor ni en la seua ment, així com tampoc en cap dels seus éssers 
més propers (com sí que passava amb la Balbina i la Matilde).

Metamorfosis en el recull.indd   118Metamorfosis en el recull.indd   118 9/6/20   17:499/6/20   17:49



8.  La dona com a víctima

Cal advertir d’antuvi que no podem entrar en aquest camp d’estudi immens i 
ideològicament complex amb l’atenció que mereix, atés que excedeix els límits i els 
propòsits del treball. Tanmateix, per la posició evident que ocupa la dona i la vio-
lència exercida cap a ella en els relats rodoredians, hem convingut que era adequat 
assenyalar aquest tret característic.

D’entre els set contes que hem analitzat, n’hi ha almenys tres que coincideixen 
en un motiu: la dona com a víctima de la moral patriarcal. Siga com a mare que 
infanta amb dolor («La meva Cristina»), siga pel control del seu món interior («La 
meva Cristina»), com a esposa insatisfeta i maltractada («Una fulla de gerani blanc») 
o, finalment, com a dona que manté relacions carnals amb un home casat («La 
salamandra»), en tots els casos la dona és injustament tractada pels éssers als quals 
està lligada perquè l’ordre social i moral així ho dicta i ho tolera. La dona patirà 
com a mare, com a esposa i com a amant. Cadascun d’aquests relats té una casuís
tica particular pel que fa a la violència perpetrada, però tots coincideixen en l’ob-
jecte en qui es projecten les pulsions injustes i degradants: la dona.

El cas de «La salamandra» és, potser, el més estudiat, el més esgarrifós. Com 
hem vist, la dona rep una acusació injusta i exagerada per haver mantingut rela
cions amb un home casat. L’home n’eixirà airós. En canvi, l’actuació d’ella, als ulls 
del poble, serà imperdonable. Recordem, en aquest punt, que fins i tot l’acte sexual 
és iniciat a voluntat i desig de l’home i no pas d’ella. És més, Pérez veu un indici 
de violació en l’agressivitat amb què l’home s’encara a la dona:

Even though his initiation of the relationship is suspiciously close to rape – he 
encounters the girl walking in the woods, chases her when she runs away, and 
pins her to a tree until she can struggle no more – it is the least of the outrages 
she suffers (1987, p. 193).

Metamorfosis en el recull.indd   119Metamorfosis en el recull.indd   119 9/6/20   17:499/6/20   17:49



120	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Anomenar-la bruixa constituirà el principal argument per a dur-la a la fogue-
ra, ja que, com hem estudiat, es tracta d’un concepte que atrau nombrosos signi-
ficats, tots moralment punibles per a l’inconscient col·lectiu. Així, la dona esdevin-
guda bruixa, podrà, sense remordiments, ser condemnada a la crema pública per 
a delectació i contemplació de tothom. El rebuig social, l’ostracisme, el castic i el 
sentiment de culpabilitat són penes que haurà d’assumir una dona per haver dut 
a terme una activitat en cap cas violenta o reprovable. El tracte injust augmenta 
encara més pel fet que la dona, per haver comés el mateix acte que l’home, serà 
jutjada de manera parcial i desigual. És el que comunament s’anomena doble moral 
patriarcal:

No vam tornar més a l’estany. Ens trobàvem pels estables, als pallers, al bosc 
de les arrels. Però des d’aquell dia que la seva dona se l’havia endut, la gent del 
poble em mirava com si no em mirés i n’hi havia que quan jo passava es senyaven 
una mica d’amagat. Al cap d’un quant temps, quan em veien venir es ficaven a 
dintre de les cases i tancaven les portes. Vaig començar a sentir una paraula que 
em seguia pertot arreu, com si la xiulés l’aire o vingués de la llum i de la fosca. 
Bruixa, bruixa, bruixa (Rodoreda, 2009, p. 238).

La jove és reprimida per la moral dominant. El seu desig, ofegat. El xoc entre 
la norma moral i l’amor real acaba torbant psicològicament la jove: 

Un vespre em va semblar que el veia a l’entrada del bosc de les arrels, però 
quan m’hi vaig acostar va fugir i no vaig poder saber si era ell o el desig que jo 
tenia d’ell o la seva ombra que em buscava perduda entre els arbres, com jo, 
amunt i avall. Bruixa, deien; i em deixaven amb el meu mal, que no era pas el 
que ells m’haurien volgut fer (Rodoreda, 2009, p. 239).

El relat d’«Una fulla de gerani blanc» constitueix una història de la violència 
lenta i subtil cap a la muller-dona. En aquest cas, el marit diàriament va esgotant 
i martiritzant la seua esposa mitjançant el so de la trompeta. Mentre la dona dorm, 
l’home —ple d’enveja— li interromp el son. El dret a descansar li és vulnerat i amb 
això la seua integritat física i la seua salut s’esquerden de mica en mica. L’acte no 
és més que un símbol, que fa latent l’abús, la degradació i el poc respecte que s’es-
tà tenint envers la dona. Tot i això, ella no se n’adona, no percep el problema ni 
l’abús i, tot i que n’és víctima, es resigna: 

I aleshores va començar la malaltia. Sempre al llit, sempre estirada al llit, amb 
aquella veu prima que gemegava, estic cansada, estic cansada. I una nit que jo 
la mirava i la sentia respirar amb molta calma […] i amb la llengua i els llavis 
va fer el so de la trompeta. Li havia sortit per la boca el que amb paciència jo li 
havia anat ficant per les orelles (Rodoreda, 2009, p. 245-246).

Metamorfosis en el recull.indd   120Metamorfosis en el recull.indd   120 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la dona com a víctima� 121

La metamorfosi, en aquest relat, constitueix, a la força, una alliberació del 
martiri diari que rep una dona per part d’un home que se sent menystingut (per-
què la dona estima més en Cosme), que té una autoestima baixa (recordem que a 
la feina no excel·leix mai) i que està corcat per l’enveja. Tots aquests baixos senti-
ments es materialitzen en forma de la violència silenciosa que, dia rere dia, el 
marit perpetrarà sobre la dona. Fins i tot després de morta, hem comprovat que 
no respecta les seues despulles ni els éssers que més estima (en Mixu i en Cosme). 
L’odi no solament es projecta sobre l’ésser amat, sinó també sobre tot allò que la 
dona manifestament estimava.

Per acabar hi ha «La meva Cristina». És força interessant analitzar les relacions 
entre la balena i el mariner, ja que són les més riques i paradoxals de tot el relat. 
Per una banda, senten estima estant un dins l’altre i navegant per la mar, però al-
hora es fereixen i mantenen un duel, un estira-i-arronsa cada vegada que el mari-
ner clava un colp de tauló i ella s’enfonsa o cada cop que ell li demana tornar i no 
és possible.

La violència que exerceix el mariner és determinada, en molts casos, per la 
necessitat. La balena l’ha tancat, cosa que psicològicament l’aclapara i el fa delirar. 
Per la seua banda, el mariner, per necessitat, es menja un altre home —antropofà-
gia— com a única forma de supervivència. També es menja de mica en mica la 
balena i va marcant-la per dintre, ja no sabem si per pura necessitat o per ressen-
timent. Mirem les dures paraules que descriuen l’inic mariner:

Li tallava la campaneta, li deixava el tauló apuntalat a l’entrada de la gola 
i li ratllava la llengua a ganivetades. Creus i més creus, dies i més dies. De vegades 
li donava falconada de tauló a la galta, allà on la tenia més buida de carn. Sense 
parar. La llengua era massa dura; només me li menjava la galta i la carn se li 
refeia i jo la veia pujar com si fos herba de primavera. Quan li posava l’os de la 
cama del mariner sota la llengua se’m tornava boja com un conill. Però així que 
la deixava tranquil·la tornava a navegar, una mica decantada, a poc a poc, com 
si tot d’una l’aigua del mar, cansada de botre i de cridar, s’hagués fet espessa i 
difícil (Rodoreda, 2009, p. 254).

En aquest testimoni veiem no pas una necessitat de supervivència sinó una 
delectació pel sofriment de l’altre. La balena, batejada amb nom de dona, podria, 
més enllà de ser un animal, representar en general el sexe femení i, per tant, podríem 
fer una lectura en clau de gènere. La balena i el mariner tenen, doncs, una relació 
ambigua. En un principi és ella qui s’ensenyoreix d’ell i no el deixa marxar, sense 
violència en cap cas. Ara bé, amb el pas del temps, el mariner es va avorrint de la 
seua situació i arribarà a prendre’n les regnes obligant la balena a colps de tauló (i 
mitjançant el cinturó i el ganivet, símbols del poder fàl·lic) a pujar a la superfície, 
és a dir, a fer el que ell vol.

Metamorfosis en el recull.indd   121Metamorfosis en el recull.indd   121 9/6/20   17:499/6/20   17:49



122	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

La balena, tot i que més gran i forta que ell, anirà perdent l’autonomia i el farà 
«mal viure», però finalment la insistència i la violència —amb el ganivet, amb el 
cinturó i amb el tauló— acabaran destrossant el monstre marí. Després de mesos, 
«amb les nits senceres, clavant-li cops de tauló per dintre, ventant-li garrotades a 
la llengua amb l’os de la cama d’aquell mariner […]. Amb el ganivet feia creus al 
tou de la galta i sota la llengua. Li enfonsava el mànec del cassonet, que ja estava 
rovellat, perquè li fes de metzina, la punxava amb la sivella del cinturó» (Rodoreda, 
2009, p. 254), el mariner podrà amb ella i «una nit es va quedar encallada al damunt 
d’una roca i en aquella roca va morir, tota marcada per dintre» (Rodoreda, 2009, 
p. 255).

Margarida Aritzeta interpreta aquesta relació com la del paradís perdut «en 
termes de ventre matern»:

El ventre és aquell lloc on es forja l’ésser humà, a l’escalf de la mare que 
nodreix, protegeix, bressola i acompanya fins a l’infantament, si cal, amb el risc 
de la pròpia vida. És el lloc on no manca res, la plenitud, això no obstant, el fetus 
l’empeny, el colpeja, lluita per néixer. I en el moment de néixer, l’ésser desvalgut, 
arrugat i feble, de pell tendra i rosada com un cuc, incapaç de nodrir-se d’altra 
cosa que de llet, indocumentat, sense personalitat encara, és abocat a un món 
en principi hostil. Això, salvant la metàfora, passa al personatge de «La meva 
Cristina» (2010, p. 207).

D’aquesta manera, el mariner ha de separar-se forçosament de la mare per a 
poder renàixer, tot i que aquesta separació li siga dolorosa. En aquest punt el con-
te ofereix molts lligams amb la teoria del refoulement o la reorientació de la libido. 
Recordem que, per a Jung (2015), aquesta massa d’energia que anomenem libido 
té tendència a retrocedir envers la mare, és a dir, que l’ésser humà està orientat cap 
a l’incest, cap a la no-evolució. Per a poder superar aquest instint cap al ventre 
matern, cap al món irreal i submergit de la mar pregona, el mariner haurà de re-
conduir la libido, sacrificar l’animal (que representa la mare), metamorfosar-se i, 
finalment, renàixer. 

El motiu del sacrifici no deixa de cridar l’atenció a Aritzeta, que, fins i tot, veu 
alguns paral·lelismes entre el nom de la balena i el de Jesucrist: «¿És per això que 
el vaixell i la balena (que bateja el mariner), que duen el protagonista a una expia
ció terrible, es diuen precisament Cristina? (no hem d’oblidar que Cristina és un 
antropònim que ve de Crist). És una cosa que no podem saber, però queda apun-
tada» (Aritzeta, 2010, p. 208).

Aquesta és una de les lectures possibles: la balena com a mare, com a dona que 
pateix i alimenta amb la seva carn i la seva sang el nounat, talment com fan els 
fetus dins el ventre matern. La Gènesi bíblica ja ho va profetitzar: «Amb dolor 
infantaràs els teus fills» (Gènesi 2,3-16). De fet, la balena mor —en el part— quan 

Metamorfosis en el recull.indd   122Metamorfosis en el recull.indd   122 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 la dona com a víctima� 123

finalment el mariner ix pel ruixador i arriba a la vora de la mar. Ara bé, podem 
trobar alguna altra lectura amagada? És possible creure que la balena no només és 
la dona-mare, sinó també la dona-amant?

Podem forçar una lectura més i pensar que aquest «marcar per dintre» la ba-
lena fa al·lusió a les ferides que provoca la violència psicològica en la dona, però 
que no són aparentment visibles a l’exterior, solament a través del comportament. 
Pensem que Rodoreda va voler subratllar «marcada per dintre», precisament per 
a distingir la violència que podien haver infringit uns altres tipus de mariner, els 
baleners, que maten la balena ben visiblement caçant-la amb arpons, no com el 
nostre mariner, que la mata a poc a poc, amb ganivet i cinturó, i de manera im-
possible de veure per la gent de fora. 

Aquesta lectura no pretenem dir que és l’única, fins i tot hi haurà qui pense 
que no és vàlida. Ara bé, com que al recull hi ha uns altres relats de metamorfosi que 
descabdellen les relacions de poder home i dona i la violència exercida contra la 
dona («Una fulla de gerani blanc», «La salamandra»), ens ha semblat convenient 
apuntar almenys aquesta possible lectura. La Cristina en algun moment gemegava 
com una persona i nosaltres hem sentit la violència injustificada del mariner com 
un acte d’opressió desmesurat, amb armes que caracteritzen les persones sàdiques 
i que han emprat milers d’homes per a dominar les seues dones (el ganivet i el 
cinturó).

Davant del patiment, la reacció de la balena ens pot semblar una mica il·lògica. 
Per què no el llança fora? Si seguim amb aquesta lectura, podem interpretar que la 
relació que mantenen ambdós és de dependència, de passió-dolor. La balena i el 
mariner hagueren pogut separar-se un de l’altre, però per aquesta paradoxa irra-
cional que és la passió amorosa han romàs junts fins que l’un ha matat l’altra:

What is most evident is that metamorphosis provides some sort of survival 
mechanism for the male, but not for the female (and in “La meva Cristina”, the 
feminine whale eventually pays with her life for her role in the mariner’s rescue). 
[…] The protagonist’s role, […] is as archetypal victim, victimized […] by man 
and her attempt to save him (Pérez, 1987, p. 196).

Dit d’una altra manera, al relat de «La meva Cristina» hi trobem múltiples 
lectures. La més acceptada i confrontada acadèmicament i literàriament és la de la 
balena que infanta el mariner (balena-mare). Ara bé, com a text ric que és, també 
es pot augmentar i desxifrar-hi relacions generals de poder home-dona. 

En conclusió, des de tres eixos diferents cadascun d’aquests relats apunta al 
mateix centre: la dona. Només per raó de gènere, les dones estan exposades a una 
violència injustificada i socialment acceptada. En la majoria dels casos, la figura 
femenina no pot sinó aguantar amb dolor el dany que li és provocat i es resigna a 
l’avenir dels fets sense gairebé oposar una defensa.

Metamorfosis en el recull.indd   123Metamorfosis en el recull.indd   123 9/6/20   17:499/6/20   17:49



124	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Amb aquest panorama desolador, hom pot pensar que Rodoreda tenia una 
visió tràgica de la condició femenina i que la manera d’actuar de les seves prota-
gonistes semblava no revertir la tendència patriarcal. És a dir, si prenem com a base 
una part de la crítica feminista, Rodoreda podria ser mal interpretada i punida per 
haver creat dones innocents, vulnerables i resignades. Es podria criticar de Rodo-
reda que no creara en els relats cap exemple de dona forta que superara la moral 
patriarcal i la combatera. Efectivament no. De manera plausible, però, les dones 
d’aquests relats són víctimes del poder que exerceixen els homes sobre elles i aquest 
és el gran mèrit literari: narrar dins les coordenades de la ficció escenaris versem-
blants (Moi, 1988). 

En resum, dels set relats que hem analitzat, n’hi ha tres en què l’opressió de la 
dona i la repressió del seu desig són un motiu latent. La dona esdevé víctima de 
la doble moral patriarcal, és a dir, que allò que val per a l’home no és tolerat en cap 
cas per a la dona. Com a amant, com a esposa i com a mare —tres dels rols més 
comuns que perpetua la dona— és castigada. Les possibilitats que ofereix un mo-
tiu com la metamorfosi són múltiples, però haver-lo aplicat als personatges feme-
nins dona encara més joc, no només per l’alliberament que atorga als personatges, 
sinó també perquè la mertamorfosi és un símbol de transformació que Rodoreda 
va voler orientar cap al món interior de les dones, una decisió poc habitual en la 
nostra història literària.

Metamorfosis en el recull.indd   124Metamorfosis en el recull.indd   124 9/6/20   17:499/6/20   17:49



9.  Conclusions

L’estudi de les metamorfosis ens ha permés aprofundir en una tema que es remun-
ta a les albors de la humanitat i que ha quedat gravat en nombrosos mites i llegen-
des des de la Xina fins a l’Amèrica del Sud. Les metamorfosis són un símbol que 
condensa en la forma un canvi en la ment, és a dir, mitjançant una transformació 
corporal es provoca un canvi personal, bé per a alliberar un individu de la seua 
condició anterior, bé per a degradar-la, bé per a enaltir-la.

Fetes aquestes consideracions, en la introducció teòrica hem pogut endinsar-nos 
legítimament en l’estudi de la metamorfosi i dels seus símbols veïns. El fet de no 
solament desplegar el motiu del nostre estudi, la metamorfosi, sinó també els altres 
símbols que són a la vora, ha permés de delimitar-ne millor el concepte i, en cas de 
dubte, contraposar-lo al d’avatar, metempsicosi o transformació. Delimitar i definir 
els símbols ha estat un exercici de comprensió dur per la seua abstracció i pel maneig 
de moltes fonts, però, en tot cas, ens ha ajudat a compartimentar millor la definició 
teòrica de cadascun d’ells. Esperem, en tot cas, que el lector haja copsat les diferèn-
cies subtils, però reveladores, que distingeixen cadascun d’aquests símbols. 

L’estudi de les metamorfosis no tindria cap sentit si no ens ajudara a indagar 
la dimensió interior que provoca el canvi de cos. És a dir, l’estudi no tracta d’ex-
plicar simplement el canvi de forma, sinó que intenta incidir en les implicacions 
psicològiques de la transformació, així com en l’estudi de les tècniques narratives 
emprades per l’autora per a augmentar els efectes del canvi. D’aquesta manera, 
s’explica la profunditat de l’estudi dels símbols, que contenen molts significats i 
condensen molts referents, s’argumenta el sentit de la metamorfosi en el relat (la 
importància de la veu narrativa) i, sobretot, es justifica la lectura d’un clàssic en 
la interpretació dels símbols i de les metamorfosis com és Jung (2015).

L’anàlisi de set contes del recull La meva Cristina i altres contes ens ha permés 
concloure que quatre encaixen plenament dins la definició de metamorfosi: «El riu 

Metamorfosis en el recull.indd   125Metamorfosis en el recull.indd   125 9/6/20   17:499/6/20   17:49



126	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

i la barca», «La salamandra», «La meva Cristina» i «Una fulla de gerani blanc», i 
tres només de manera parcial: «La sala de les nines», «El senyor i la lluna» i «La 
gallina». En general, aquesta tria coincideix amb la dels estudiosos de l’obra rodo-
rediana. Només hem hagut de descartar «Una carta», pels motius adduïts en el 
capítol «3. El recull La meva Cristina i altres contes», i hem considerat «La gallina», 
«La sala de les nines» i «El senyor i la lluna» com a contes límit, igual que Arnau 
(1993) i Łuczak (2000), però divergint de Molas (1967). 

Podem constatar després d’aquesta extensa anàlisi, que la metamorfosi té una 
funció força important en la poètica rodorediana. Només cal remetre’ns al pròleg 
de Mirall trencat (Rodoreda, 2006) per a comprendre la centralitat d’aquest motiu 
en la seua producció:

Voldria parlar breument de dos temes que apareixen amb una certa fre-
qüència en les meves novel·les: el tema de l’àngel i el tema de la metamorfosi. 
En copiaré els fragments. Potser tot plegat ajudarà algun estudiós que s’interessi 
per la literatura catalana. A Madame Louise Bertrand, de Niça, que fa una tesi 
sobre La plaça del Diamant, a la senyoreta Eva Bittner, d’Hamburg, que en fa 
una sobre la meva obra, i a Carme Arnau, de Barcelona, que també en fa una 
altra (Rodoreda, 2006, p. 24-25).

Prop de cinquanta anys després li hem pres la paraula. Dels dos temes que 
travessen l’obra, nosaltres hem pres el de la metamorfosi. 

I ara ve la gran pregunta. Després d’aquesta recerca, podem corroborar que les 
metamorfosis són un motiu central de l’obra rodorediana? Tenen, de debò, el valor 
que Rodoreda els conferia? En l’apartat teòric hem definit el terme metamorfosi 
com el canvi de cos (’forma’) que experimenta un ésser, l’ànima del qual roman 
inalterada pels canvis. Seguint aquests paràmetres, hem pogut constatar que almenys 
quatre dels setze contes del recull La meva Cristina i altres contes s’hi adiuen i tres 
més podrien estar subjectes a les consideracions del lector per adscriure’s o no al 
motiu. Això significa, llavors, que entre una quarta i una tercera part dels relats del 
recull prenen com a base aquest motiu. És més, després d’haver llegit tota la pro-
ducció narrativa breu rodorediana hem conclòs que el motiu de la metamorfosi 
només és present en aquest recull i no de passada, sinó amb una presència i una 
importància considerables. De fet, el conte més popular del recull, «La salamandra», 
és precisament un relat de metamorfosi. 

Un altre apunt important en l’estructuració del recull: «La gallina» i «La sala 
de les nines» se situen consecutius a la meitat del recull, i la resta (cinc contes), se 
situen seguits just a la cua. Els dos primers contes els situàvem com a límit i quatre 
dels cinc darrers com a autèntics relats de metamorfosi. Només el cas d’«El senyor 
i la lluna» no hi encaixa, però, tot i això, el fet que siga només un conte el que no 
respon a aquests paràmetres no ens pot confondre, perquè estem segurs que Mercè 

Metamorfosis en el recull.indd   126Metamorfosis en el recull.indd   126 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 conclusions� 127

Rodoreda estructurà deliberadament el recull i, per tant, és probable que ella ma-
teixa fos conscient que «La gallina» i «La sala de les nines» no eren contes amb la 
mateixa metamorfosi que la resta. Senzillament nosaltres, prenent un marc teòric 
diferent de l’autora (Rodoreda molt possiblement entenia la metamorfosi des d’una 
concepció més àmplia i no tan estricta, que li permetia encabir-hi la simple «trans-
formació» genèrica), hem considerat «El senyor i la lluna» més acostat a aquests 
dos que no pas al grup dels altres quatre. En definitiva, l’estructuració dels contes 
també ens pot donar pistes de la consideració que tenia l’autora sobre l’adscripció 
més o menys gran dels contes al motiu de la metamorfosi. I en això coincidim amb 
ella plenament a excepció només del conte d’«El senyor i la lluna».

Què aporta, doncs, la recurrència de l’ús de la metamorfosi a tots aquests relats? 
La metamorfosi com a motiu concentra una gran quantitat de referents, uns sentits 
implícits i ocults de vegades incapaços de materialitzar-se en un mot. Per tant, la 
metamorfosi, en tant que transforma una persona en un ésser simbòlic, imprimeix 
al desenvolupament humà més profunditat i complexitat i, sobretot, l’actualitza 
constantment gràcies a l’obertura interpretativa del símbol. 

Una vegada el cos és transformat en un altre ésser (home-perla, nina, lluna, 
salamandra, peix, etc.) adquireix unes categories simbòliques que anteriorment no 
posseïa. Gràcies a la metamorfosi, Rodoreda dota els seus personatges de riquesa 
i profunditat perquè el símbol ho permet, com a font inexhaurible de transforma-
ció, connotació i polisèmia. Per la seua inefabilitat el símbol mai no s’esgota.

Com a element esotèric, inconscient i filosòfic, cada símbol que ha emprat 
Rodoreda per a transformar els seus personatges ens ha permés de percebre els 
moviments interiors de la seua ànima, car el símbol esdevé el mitjà ideal per a 
expressar la nostra vida i l’experiència interior, sovint incomunicable i irrepro-
duïble exclusivament amb paraules. El símbol, doncs, fa més transparent el món 
interior.

Fent servir els símbols, el poder de la metamorfosi i la base d’un univers mític, 
Rodoreda crea l’escenari perfecte per a poder il·lustrar les contradiccions de l’àni-
ma humana, que experimenta de manera natural dislocacions internes. La con-
frontació original del pensament humà, els dilemes, els dubtes, etc., són el motor 
que ens mou a evolucionar. La humanitat, o més concretament, la saviesa, ha avan-
çat gràcies a la força demolidora de les contradiccions. Als relats, hi ha diverses 
confrontacions originals i la metamorfosi ens permet d’explorar-les i rebentar-les.

La metamorfosi concedeix el marc idoni per a l’exploració de tres motius. En 
primer lloc, la connexió emocional dels éssers. L’excessiva dependència emocional 
de l’ésser humà (en «La meva Cristina», «El senyor i la lluna», «La sala de les nines») 
sovint és incompatible amb els seus interessos com a ésser individual i íntegre. La 
metamorfosi permet acostar aquests éssers als seus interessos (mar, lluna i nines), 
però al mateix temps també els obliga a separar-se’n de manera tràgica. Com afir-

Metamorfosis en el recull.indd   127Metamorfosis en el recull.indd   127 9/6/20   17:499/6/20   17:49



128	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

mava Jung (2015), cal efectuar un sacrifici per a assolir la individuació i l’autenti-
citat de l’ésser.

En segon lloc, hi ha el tema de l’amor. L’amor és un sentiment confús, de ve-
gades desitjable i de vegades dolorós («La salamandra», «Una fulla de gerani blanc»).

En tercer lloc, es planteja el tema de la llibertat. La recerca de la nostra llibertat, 
del nostre plaer i individualitat sovint és inconciliable amb la norma social domi-
nant, amb el gregarisme de la massa («La salamandra», «El riu i la barca», «La meva 
Cristina»). Per cadascun d’aquests tres grans motius Rodoreda ha fet servir de base 
l’engranatge de la metamorfosi: «Jo he fet servir el tema de la metamorfosi com 
una fugida, com una alliberació dels meus personatges» (Rodoreda, 2006, p. 33). 

Faltaríem a la veritat si consideràrem les metamorfosis un recurs exclusiu del 
recull La meva Cristina… És cert, però, que per a nosaltres el concepte metamor-
fosi és més reductor que per a Rodoreda, per això hem tingut dubtes a l’hora de 
classificar els «contes límit». Així mateix, no podem considerar les metamorfosis 
onomàstiques de què parla Łuczak (2000) com a metamorfosis estrictes, sinó que, 
seguint el marc teòric pres, les considerem transformacions. En qualsevol cas, me-
tamorfosi, transformació, avatar, metempsicosi… són símbols que d’una manera 
o d’una altra reflecteixen els canvis de l’ànima. I Rodoreda estigué molt interessa-
da a transferir i treballar aquestes transformacions, cadascuna reflectida d’una 
manera (amb canvis de noms, amb metamorfosis, amb comparacions, etc.). La 
metamorfosi, per tant, està molt relacionada amb la transformació interna, motiu 
d’indagació constant de la narrativa rodorediana. El recurs al monòleg autobio-
gràfic serveix com a marc focal des del qual entronitzar la importància de la veu 
interior d’una persona. Necessàriament pensem, per això, que a Rodoreda li im-
portaven els fets que passaven a les seues novel·les, les intervencions d’altres perso-
natges, els espais i el temps, però sobretot li interessava que el narratari o lector 
s’endinsara en les profunditats de l’esperit i comprovara els canvis subtils, però 
tenaços, que fan les persones al llarg de la vida. 

És just dir que Rodoreda recuperà aquest interés per la metamorfosi, pel món 
interior, per la transformació de manera semblant als grans literats de la seua èpo-
ca. Potser el gran referent és Kafka, com molts estudiosos han assenyalat i com 
podem comprovar amb els paral·lelismes entre la seua metamorfosi i el conte de 
«La salamandra». També hi ha el clàssics com Ovidi o Apuleu, magnífics represen-
tants de la metamorfosi en la literatura occidental, que prenen com a referents 
narratius la mitologia clàssica grega i llatina. Però n’hi ha molts altres també, im-
possibles d’anomenar i explicar ací, que, d’una manera o d’una altra, tracten de la 
metamorfosi bé com a creixement, com ara l’Alícia en el País de les Meravelles, de 
Lewis Carroll, bé com a renaixement i transformació, com l’Orlando, de Virginia 
Woolf. Rodoreda, per tant, connecta, no solament amb la tradició clàssica sinó amb 
la literatura que tot just la precedeix.

Metamorfosis en el recull.indd   128Metamorfosis en el recull.indd   128 9/6/20   17:499/6/20   17:49



	 conclusions� 129

Fent una mirada enrere per veure tot el que hem exposat, podem confirmar 
que el nostre treball ha incidit en una parcel·la molt concreta d’estudi i sobre un 
corpus, així mateix, molt acotat. Tot i això, les aportacions que s’han fet podrien, 
amb un estudi pertinent, aplicar-se a la resta de l’obra de l’autora. La nostra veri-
table aportació a la recerca de l’obra rodorediana ha estat, en aquest cas, contribuir 
a delimitar bé el concepte metamorfosi i diferenciar-lo dels altres símbols veïns com 
la metempsicosi, l’avatar o la transformació. Gràcies a la bibliografia específica 
sobre el tema, hem pogut acotar el terme i definir-lo, de manera que entenem la 
metamorfosi com un procés de canvi en què l’ésser modifica la seua forma, però 
conserva la seua ànima, la qual, lògicament, s’ha d’adaptar al nou cos i les impli-
cacions que comporta. En efecte, les metamorfosis estrictes, a més de «transfor-
macions» o «canvis» més genèrics, són una peça essencial de la poètica rodorediana. 
L’autora ens ho advertia i nosaltres ara voldríem pensar que hem contribuït a de-
mostrar-ho.

Metamorfosis en el recull.indd   129Metamorfosis en el recull.indd   129 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Metamorfosis en el recull.indd   130Metamorfosis en el recull.indd   130 9/6/20   17:499/6/20   17:49



10.  Bibliografia

Antich, Xavier (2016). «¿Com que la música no deixa res per pensar?». Ara (18 desembre).
Apuleu (1999). L’ase d’or. València: Edicions 3 i 4.
Aritzeta, Margarida (2010). «“La meva Cristina”, o el desig sense esperança». A: Una 

novel·la són paraules. Barcelona: Fundació Mercè Rodoreda: Institut d’Estudis Catalans, 
p. 205-220.

Arnau, Carme (1982). Introducció a la narrativa de Mercè Rodoreda: El mite de la infantesa. 
Barcelona: Edicions 62. [1a ed., 1979]

— (1990). Miralls màgics. Barcelona: Edicions 62.
— (1992). Mercè Rodoreda. Barcelona: Edicions 62.
— (1993). Introducció a la narrativa de Mercè Rodoreda. Barcelona: Edicions 62.
Balaguer, Enric (1998). «Una aproximació a “La salamandra”: incertesa amorosa i con-

dicions d’amor». A: Actes del I Simposi Internacional de Narrativa Breu. Barcelona: 
Publicacions de l’Abadia de Montserrat, p. 439-455.

Beltrán Almería, Luis (1992). Palabras transparentes: La configuración del discurso del 
personaje en la novela. Madrid: Cátedra.

Bernal, Assumpció (1998). «El mite i el conte: la paràbola de la brevetat rodorediana». 
A: Actes del I Simposi Internacional de Narrativa Breu. Barcelona: Publicacions de l’Aba-
dia de Montserrat, p. 61-84.

Bestiari (2010). Adaptació de Xavier Bellés. València: Mètode.
La Bíblia (1996). València: Saó.
Bolo, Laura (2017). Mecanismes narratius en la construcció dels personatges de la novel·lística 

rodorediana. Barcelona: Fundació Mercè Rodoreda: Institut d’Estudis Catalans.
Bost-Fievet, Mélanie (2013). Premiers pas dans la mythologie. París: Ellipses.
Brunel, Pierre (1974). Le mythe de la métamorphose. París: Armand Colin.
Campillo, Maria (2008). «Fonts i usos bíblics en la narrativa de Mercè Rodoreda». A: Actes 

del Congrés Internacional Mercè Rodoreda. Barcelona: Fundació Mercè Rodoreda: Ins-
titut d’Estudis Catalans, p. 45-67.

Carner, Josep (2012). Nabí. Barcelona: Edicions 62.
Cassirer, Ernst (1963). Antropología filosófica: Introducción a una filosofía de la cultura. 

Mèxic: Fondo de Cultura Económica.

Metamorfosis en el recull.indd   131Metamorfosis en el recull.indd   131 9/6/20   17:499/6/20   17:49



132	 metamorfosis en el recull la meva cristina i altres contes

Cazenave, Michel (dir.) (1996). Encyclopédie des symboles. París: Le livre de poche.
Chevalier, Jean (1982). «Introduction». A: Dictionnaire des symboles. París: Bouquins.
Chevalier, Jean; Gheerbrant, Alain (1982). Dictionnaire des symboles. París: Bouquins.
Cohn, Dorrit (1981). La transparence intérieure. París: Seuil.
Cortés, Carles (1995). Els protagonistes i el medi en la narrativa de Mercè Rodoreda. Alacant: 

Institut de Cultura Juan Gil-Albert.
Duch, Lluís (1995). Mite i cultura: Aproximació a la logomítica. Barcelona: Publicacions de 

l’Abadia de Montserrat.
— (1996). Mite i interpretació: Aproximació a la logomítica. Barcelona: Publicacions de 

l’Abadia de Montserrat.
Feldherr, Andrew (2006). «Metamorphosis in the Metamorphoses». A: Hardie, Philip 

(ed.). The Cambridge Companion to Ovid. Cambridge: Cambridge University Press, 
p. 163-179.

Genette, Gérard (1972). Figures III. París: Seuil.
— (1982). Palimpsestes. París: Seuil.
Gran enciclopèdia catalana [en línia]. <http://www.enciclopedia.cat/> [Consulta: 20 juny 

2017].
Gregori, Carme (1998). «Metamorfosis i altres prodigis en els contes de Mercè Rodoreda». 

A: Actes del I Simposi Internacional de Narrativa Breu. Barcelona: Publicacions de l’Aba-
dia de Montserrat, p. 281-299.

Jung, Carl Gustav (1953). Symbole der Wandlung. Zuric: Rascher. 
–– (2015). Métamorphoses de l’âme et ses symboles. París: Le Livre de Poche.
Łuczak, Barbara (2000). «La metamorfosis en la obra de Mercè Rodoreda». Itinerarios, 

vol. 1: 25 Aniversario de la Fundación de la Cátedra de Estudios Ibéricos: Memorias del 
Simposio Internacional, 8-10 de octubre de 1997. Varsòvia: Uniwersytet Warszawski, 
p. 148-163.

Marchese, Angelo; Forradellas, Joaquín (1991). Diccionario de retórica, crítica y termi-
nología literaria. Barcelona: Ariel.

Martin, René (dir.) (1996). Diccionario de la mitología griega y romana. Madrid: Espasa 
Calpe.

Martin, Kathleen; Ronnberg, Ami (ed.) (2011). Le livre des symboles. París: Taschen.
Moi, Toril (1988). Teoría literaria feminista. Madrid: Cátedra.
Molas, Joaquim (1967). «Pròleg». A: La meva Cristina i altres contes. Barcelona: Edicions 

62, p. 5-11.
Morel, Corinne (2004). Dictionnaire des symboles, mythes et croyances. París: Archipoche.
Ovidi (2008). Les metamorfosis. Traducció de Jordi Parramon. Barcelona: Quaderns Crema.
Pérez, Janet (1987). «Metamorphosis as a protest device in Catalan feminist writing: Ro-

doreda and Oliver». Catalan Review, vol. II, núm. 2 [Barcelona: Quaderns Crema], 
p. 181-198.

Poe, Edgar Allan (2006). «El gat negre». A: Relats de terror. Alzira: Bromera, p. 89-105.
Ricoeur, Paul (1965). De l’interprétation essai sur Freud. París: Éditions de Seuil.
Rodoreda, Mercè (1958). Vint-i-dos contes. Barcelona: Editorial Selecta.
–– (1967). La meva Cristina i altres contes. Barcelona: Edicions 62.
–– (1978). Semblava de seda i altres contes. Barcelona: Edicions 62.
–– (2006). «Pròleg». A: Mirall trencat. Barcelona: Club Editor Jove. [1a ed., 1974]
— (2009). Tots els contes. Barcelona: Edicions 62.

Metamorfosis en el recull.indd   132Metamorfosis en el recull.indd   132 9/6/20   17:499/6/20   17:49



Biblioteca Mercè Rodoreda

Títols publicats

  1 � Maria Isidra Mencos, Mercè Rodoreda: una bibliografia crítica (1963-2001) (2002)
  2 � Carme Arnau, Memòria i ficció en l’obra de Mercè Rodoreda (2000)
  3 � Roser Porta, Mercè Rodoreda i l’humor (1931-1936). Les primeres novel·les, el 

periodisme i ’Polèmica’ (2007)
  4 � Joaquim Molas (cur.), Congrés Internacional Mercè Rodoreda. Actes (Barcelo-

na, 1-5 d’octubre de 2008) (2010)
  5 � Joaquim Molas (dir.), Any Rodoreda 1908-2008. Memòria (2010)
  6 � Carme Arnau, Mercè Rodoreda, l’obra de postguerra: exili i escriptura (2012)
  7 � Barbara Łuczak, Espai i memòria. Barcelona en la novel·la catalana contempo-

rània (Rodoreda - Bonet - Moix - Riera - Barbal) (2012)
  8 � Kathleen McNerney, Mercè Rodoreda: A Selected and Annotated Bibliography 

(2002-2011) (2015)
  9  �Laura Mongiardo, «El mar» i «L’elefant» de Mercè Rodoreda, una proposta de 

traducció a l’italià (2015)
10 � Kathleen McNerney, Mercè Rodoreda: una bibliografia crítica (2002-2011) (2017)
11 � Laura Bolo, Mecanismes narratius en la construcció dels personatges de la novel·

lística rodorediana (2017)
12 � Eva Comas, El somni blau. Estudi dels somnis en la narrativa de Mercè Rodoreda 

(2020)
13 � Laura Bolo, Metamorfosis en el recull ‘La meva Cristina i altres contes’ (2020)

Arxiu Mercè Rodoreda

Títols publicats

1  Mercè Rodoreda, La mort i la primavera (1997)
2  Mercè Rodoreda, Un cafè i altres narracions (1999)
3 � Mercè Rodoreda, Primeres novel·les, vol. i, Sóc una dona honrada? Del que hom 

no pot fugir (2006)
4 � Mercè Rodoreda, Primeres novel·les, vol. ii, Un dia de la vida d’un home. Crim 

(2002)
5  Abraham Mohino (cur.), Mercè Rodoreda. Entrevistes (2013)
6  Mercè Rodoreda, Mercè Rodoreda. Obra plàstica (2016)
7 � Mercè Rodoreda, Correspondència (1934-1960) (2017)

Metamorfosis en el recull.indd   133Metamorfosis en el recull.indd   133 9/6/20   17:499/6/20   17:49



M
E

T
A

M
O

R
F

O
SI

S 
E

N
 E

L
 R

E
C

U
L

L
 L

A
 M

E
V

A
 C

R
IS

T
IN

A
 I

 A
L

T
R

E
S 

C
O

N
T

E
S

13

LAURA BOLO

METAMORFOSIS EN EL RECULL  
LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Metamorfosis en el recull La meva Cristina i altres contes

La producció literària de Mercè Rodoreda ha destacat en l’ús del motiu simbòlic 
de la metamorfosi, com, de fet, ella mateixa va explicar i reivindicar en el cèlebre 
pròleg de Mirall trencat.

D’aleshores ençà, estudiosos importants de l’obra rodorediana com Molas, 
Arnau o Łuczak han aprofundit en l’estudi de la metamorfosi i s’han fixat, 
especialment, en el recull La meva Cristina i altres contes, sobre el qual tots tres 
coincideixen a afirmar que un terç dels relats són, com a mínim, contes bastits 
sobre aquest recurs simbòlic.

L’obra rodorediana mereix, doncs, una investigació exhaustiva per a sistema-
titzar els contes que incorporen aquest símbol, aprofundir en l’operativitat 
literària de la metamorfosi i explorar-ne la força estètica.

El domini d’un símbol com el de la metamorfosi és una prova d’autèntica exi-
gència literària. La recerca present pretén valorar-ne la recreació personal i, amb 
això, confirmar, de nou, la mestria literària de Rodoreda.

Metamorfosis_COBER_upe.indd   1 16/6/2020   14:19:37


	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

