LAURA BOLO

METAMORFOSIS EN EL RECULL

LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES







Metamorfosis en el recull
La meva Cristina i altres contes






FUNDACIO MERCE RODOREDA, FP

INSTITUT D’ESTUDIS CATALANS

Laura Boro

Metamorfosis en el recull
La meva Cristina i altres contes

Premi Merceé Rodoreda 2018

BIBLIOTECA MERCE RODOREDA, 13

BARCELONA
2020



Biblioteca de Catalunya. Dades CIP

Bolo, Laura, autor
Metamorfosis en el recull La meva Cristina i altres contes. — Primera edicié. —
(Biblioteca Mercé Rodoreda ; 13)
Bibliografia. — Premi Mercé Rodoreda 2018
ISBN 9788412113426
1. Fundacié Mercé Rodoreda II. Titol
III. Col-leccio: Biblioteca Mercé Rodoreda (Fundacié Mercé Rodoreda) ; 13
1. Rodoreda, Merce, 1908-1983. Meva Cristina i altres contes 2. Metamorfosi en la literatura
821.134.1Rodoreda, Mercé7Meva Cristina i altres contes.09
591.34:82

La Fundacié Merce Rodoreda, a proposta de la Comissié Técnica, constituida per Josep
Massot, Joaquim Mallafré i Damia Pons, acorda de concedir el Premi Fundacié Mercé Ro-
doreda 2018 a Laura Bolo Martinez pel treball Metamorfosis en el recull ‘La meva Cristina i
altres contes’.

© Laura Bolo Martinez
© 2020, Fundacié Mercé Rodoreda, per a aquesta edicid
Carrer del Carme, 47. 08001 Barcelona

Primera edicié: juny de 2020
Text revisat lingiiisticament per la Unitat de Correcci6 del Servei Editorial de 'TEC

Compost per Jorge Campos
Impres a Open Print, SL

ISBN: 978-84-121134-2-6
Diposit Legal: B 11843-2020

Son rigorosament prohibides, sense I'autoritzacio escrita dels titulars del copyright, la reproduccié total o par-
cial d’aquesta obra per qualsevol procediment i suport, incloent-hi la reprografia i el tractament informatic, la
distribucié d’exemplars mitjangant lloguer o préstec comercial, la inclusio total o parcial en bases de dades i la
consulta a través de xarxa telematica o d’Internet. Les infraccions d’aquests drets estan sotmeses a les sancions
establertes per les lleis.



Els sentiments manté, fins i tot convertida en una ossa.
OvIDI






Taula

Agraiments

Presentacié

1. Introduccid

1.1.

1.2
1.3.

Estructura

1.1.1.  La base teorica
1.1.2.  Lanalisi dels contes
Metodologia

Objectius

2. Labase teorica

2.1.

2.2.

2.3.

2.4.

Entre el simbol i el mite

2.1.1.  Elsimbol

2.1.2. Elmite

La metamorfosi i els altres simbols veins
2.2.1.  La metamorfosi

2.2.2. Lavatar

2.2.3. Lametempsicosi o transmigracié de 'anima
2.2.4. La transformacié

La metamorfosi segons Jung

2.3.1. Lalibido

2.3.2. Elsimbol

2.3.3. Larquetipus

2.3.4. El mite

Altres interpretacions psicologiques del mite
2.4.1. Friedrich Wilhelm Nietzsche

2.4.2. Sigmund Freud

2.4.3. Eugen Drewermann

11
13
15
15
16
17
18
18
21
21
21
25
31
31
40
41
43
44
45
47
49
50
52
52
53
54



METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

2.5. La metamorfosi en ’obra rodorediana
2.5.1.  La metamorfosi segons Rodoreda
2.5.2. Lametamorfosi rodorediana segons els estudiosos
El recull La meva Cristina i altres contes
Els contes amb metamorfosi
4.1. «Elriuila barca»
4.1.1. Sinopsi
4.1.2. Metamorfosi
4.1.3. Simbols
4.1.4. La metamorfosi com a mite palingeneétic
4.2. «La salamandra»
4.2.1. Sinopsi
4.2.2. Metamorfosi
4.2.3. Simbols
4.2.4. Lametamorfosi com a mite de degradacié
4.3. «La meva Cristina»
4.3.1. Sinopsi
4.3.2. Metamorfosi
4.3.3. Simbols
4.3.4. Lametamorfosi com a mite palingeneétic
4.4. «Una fulla de gerani blanc»
4.4.1. Sinopsi
4.4.2. Metamorfosi
4.4.3. FEl naixement a partir de la metamorfosi
4.4.4. Elnou ésser nascut de la metamorfosi
4.4.5. Simbols
4.4.6. La metamorfosi com a mite palingenetic
Els contes limit
5.1. «La sala de les nines»
5.1.1.  Introducci6
5.1.2. Sinopsi
5.1.3. Metamorfosis
5.1.4. Les nines
5.1.5.  El mite de la metamorfosi
5.2. «Elsenyor ila lluna»
5.2.1. Sinopsi
5.2.2. Metamorfosi
5.2.3. Simbols
5.2.4. El mite de la metamorfosi
5.3. «La gallina»

54
54
55
61
65
65
65
66
68
70
70
70
71
73
78
80
80
80
84
88
91
91
91
92
93
94
98
99
99
99
100
100
103
104
105
105
106
107
108
109



o ® N

10.

TAULA

Esquema general dels contes

Laparell transmissor de la informacié
La dona com a victima

Conclusions

Bibliografia

113
115
119
125
131






Agraiments

Vaull agrair la supervisio i la confianca del meu mestre, Vicent Simbor Roig, pel
cami que hem tragat els dos i per 'autonomia que sempre m’ha atorgat. Aixi mateix,
m’agradaria donar les gracies a Josep Massot i Muntaner, per la seua probitat a
I'’hora d’avaluar el projecte. Finalment, voldria agrair les converses amb Noelia Diaz
Vicedo, que tan convenients han estat en 'altima fase de la publicacié.






Presentacio

No puc afirmar que hagi presenciat mai la metamorfosi d’'una persona,
de la part material d’'una persona, pero si que he presenciat metamorfosis
de Panima: que és la veritable persona (Rodoreda, 2006, p. 33).

La mort d’un ésser estimat, el naixement d’un fill, 'esquincament d’una relaci6 o
el patiment d’'una malaltia s6n esdeveniments vitals que exigeixen a I’ésser huma
un recollocament de les estructures internes; per tant, la transformaci6 és un tret
inherent a la condicié humana. Aquestes transformacions, de vegades més abrup-
tes i d’altres més progressives, poden afectar de manera distinta les persones. Men-
tre unes les senten com un ritu de pas, altres poden experimentar-les amb resig-
nacié, com una experiencia més de la vida.

Al llarg de la historia de la literatura occidental, el tema de la metamorfosi ha
estat un recurs que han fet servir els escriptors. Aquesta és, entre d’altres, una de
les qiiestions que desenvolupa el treball: com les metamorfosis ens permeten arti-
cular el polifacetisme de I’ésser huma.

Rodoreda va escollir les metamorfosis com a recurs predilecte quan 'any 1967
presentava La meva Cristina i altres contes. Una part substancial del conjunt —com-
post de setze relats— feia tis del motiu (set relats). Els personatges, que es van es-
bossar curosament, eren heterogenis: una balena, un mariner, el senyor de Bearn,
un exercit de nines, una gallina reina, una lluna i un home llunatic, un peix d’aigua
dol¢a, una salamandra tolideta i una candida fulla de gerani blanc... Cadasct a la
seua manera va estenent-nos la ma perque els acompanyem i ens endinsem en un
univers amb ressonancies mitiques i replegat sobre simbols arcans.

La metamorfosi remata aquest llen¢ amb uns tocs poetics, fins i tot una mica
esoterics, que, certament, obliguen el lector a dedicar més temps i més atencié a la
lectura, pero, a canvi, graven amb més contundencia el missatge i les imatges que



14 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

es despleguen. El recurs de les metamorfosis enriqueix la narrativa rodorediana en
el sentit que cada metamorfosi resta sempre oberta a moltes interpretacions i, per
tant, ofereix multiples respostes (humor, terror, allegoria, alliberament...) (Feldherr,
2006, p. 165).

Els més atents ja m’hauran agafat el caure i, per tant, no pretenc distraure’ls
amb més preludis. El proposit d’aquesta breu presentaci6é no era més que servir
d’humil aperitiu per a aplanar el cami de apat principal, que és 'estudi que tenen
a les seues mans, aixi és que, sense més ambages, els convide a resseguir al meu
costat els set contes i desitge que aquesta obra puga afegir-se a I'estol de recerques
—serioses, solvents i ben documentades— que han contribuit a dignificar i uni-
versalitzar 'obra rodorediana.



1. Introduccié

1.1. EstrRUCTURA

L'obra que tenen a les mans és un estudi del tema de les metamorfosis en un
corpus concret de contes. abstracci6 i amplitud previsibles del tema obliguen
qualsevol estudids a posar a la seua disposicié diverses tecniques d’analisi per a
abordar I'estudi. A grans trets, podem avancar que I’estudi se sustenta sobre tres
potes basiques: els mecanismes de transformacié (metamorfosi, avatar, metem-
psicosi i transformacid), els simbols i el mite. A aquesta tasca hi hem sumat, de
manera molt transversal, la veu narrativa i la modalitzacié i, a I'tltim, hem fet una
petita incursi6 en I'analisi de genere per descabdellar, sense anim de ser gaire ex-
haustius, les relacions de poder entre home i dona.

Lestudi s’articula al voltant de dos eixos: la base teorica i 'analisi dels contes. Pel
que fa al desplegament teoric, primer s’analitzen els conceptes de simbol, mite, me-
tamorfosi, avatar, metempsicosi i transformacié partint de la teoria literaria (diccio-
naris de simbols i bibliografia especialitzada en la materia); després s’hi fa un acos-
tament des de la psicoanalisi, amb una atenci6 especial a 'obra de Jung (Symbole der
Wandlung, 1953), 1, en menor mesura, també s’exposen les teories de Nietzsche, Freud
i Drewermann. Per acabar, ens centrem en la narrativa rodorediana i exposem que
en va dir Rodoreda i qué han proposat els seus principals estudiosos.

Un cop establerts els fonaments teorics i la metodologia, es passa a I'analisi dels
contes. Aixi, es distingeixen dos grups de contes: els que tenen plenament meta-
morfosi i els que se’n troben al limit.

Finalment, de manera més generica, hi ha dos capitols que tracten sobre temes
recurrents en els contes, perd que van més enlla de apartat teoric emprat. Es
tracta del que ja hem esmentat adés: «’aparell transmissor de la informacié» (veu
narrativa i modalitzaci6) i «La dona com a victima» (analisi de genere). En el cas



16 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

de Paparell transmissor de la informaci6, prenem com a base teorica la nostra
publicacié anterior, Mecanismes narratius en la construccid dels personatges de la
novellistica rodorediana (Bolo, 2017). En el cas de I’estudi de la dona, disposem
d’algunes aportacions que s’han fet en perspectiva de genere.

1.1.1. La base teorica

De manera més exhaustiva, podem dir que la nostra recerca comeng¢a amb una
base teorica que analitza principalment les relacions entre el simbol, el mite i la
metamorfosi. El primer apartat, «Entre el simbol i el mite», se centra en I'estudi
del simbol com a base del relat mitic. Autors com Chevalier i Gheerbrant (1982) i
Morel (2004) indaguen quines condicions ha de tenir un objecte per a esdevenir
simbol: ha de generar multiples sensacions i imatges i ha d’estar lligat a diversos
conceptes. En resum, un simbol és un motiu carregat de significat.

En el mateix punt, s’analitza el mite com a relat compost de simbols i d’estruc-
tures narratives esquematiques. La narrativa breu rodorediana no podem afirmar
que siga mitica, sind que pren els recursos de la tradicié mitica i els trasllada al seu
univers de ficcid. Amb aix0, Rodoreda elabora un relat amb simbols 0 amb motius
classics del mén mitic com ara les metamorfosis. El mite, bastit sobre un entramat
simbolic, té nombroses funcions (socials, politiques, estetiques, literaries, etc.) que,
en part, son coincidents amb les del simbol. D’altra banda, I'un i 'altre (simbol i
mite) tenen logicament algunes funcions especifiques que analitzem.

El segon gran apartat porta per titol «La metamorfosi i els altres simbols veins».
Aci, s’analitzen els diferents simbols de transformacid, principalment I'objecte del
nostre estudi: la metamorfosi, perd també d’altres que hi tenen molts punts en
comu i que poden donar joc a ’hora d’interpretar algun relat. Hi trobem I'avatar,
la metempsicosi i la transformacié.

En el cas de la metamorfosi, que és el que més ens ocupara, Pierre Brunel (1974)
va més enlla de considerar-la un simbol i afirma que es tracta d’'un mite. Brunel
pensa que la metamorfosi és un mite perque conté simbols i esquemes repetits. En
tota metamorfosi hi ha un esquema de modificacié que es pot resoldre de diferents
maneres segons fluctue el sentit de la historia. Hi ha, segons Brunel, cinc tipus de
mites de metamorfosis que s"han de tenir en compte a I’hora d’analitzar el sentit
de cada relat.

La metamorfosi consisteix en un canvi de forma. Naturalment, quan Rodore-
daiels grans mestres i fabuladors empraven aquest recurs mai no ho feien debades.
Lligat al canvi de forma, hi sol haver un canvi interior. Uanima roman en el nou
cos, perd no és immutable. El canvi de forma afecta d’'una manera o d’una altra el
personatge, bé alliberant-lo de la seua existéncia anterior, degradant-lo, fent-lo
créixer... L'estudi del mén interior, de la psicologia del personatge arran de la



INTRODUCCIO 17

metamorfosi, esdevé crucial a ’hora de comprendre I'evolucid i els canvis personals.
D’aquesta manera, naixen els darrers apartats teorics.

«La metamorfosi segons Jung» i «Altres interpretacions psicologiques del mite»
intenten donar una dimensié menys narratologica a 'estudi i se centren en I'ana-
lisi de les forces interiors que impulsen I’ésser a esdevenir un altre.

Symbole der Wandlung (Jung, 1953) és una aproximacio6 teorica for¢a comple-
xa, orientada al camp de la psiquiatria. Jung analitzava les allucinacions dels seus
pacients —especialment els esquizofrénics. Observava com en algunes d’aquestes
visions els pacients inconscientment feien referéncia a esquemes o simbols que es
trobaven en la mitologia universal. Amb una gran recollida de dades, Jung va poder
unificar molts simbols, desxifrar-ne el significat i, en conseqiiencia, comprendre
que volien explicar els pacients a través d’aquells estats de somni. Es cert que I'es-
tudi de Jung tenia un objectiu terapeutic clar, pero la tasca que feu de sintesi i de
comparaci6 de simbols reals —dels seus pacients— i universals —de la tradici6
mitica— fou tan eminent i precisa que nosaltres no ens hem pogut estar de llegir
detingudament tota ’obra i situar-la com un dels pilars principals de la nostra
recerca.

Després de Jung, hem confrontat les seues aportacions amb les d’altres filosofs
i psiquiatres (gracies a 'obra de Duch, 1996) de les darreries del segle x1x i del
segle xx, per a contextualitzar millor la tasca del psiquiatre suis. A I'hora de fer
I’analisi de les obres, les aportacions de Nietzsche, Freud i Drewermann han estat
un contingut de fons que, tanmateix, no hem aplicat mai directament, com si que
hem fet amb Jung.

La darrera part de la teoria es titula «La metamorfosi en 'obra rodorediana».
S’hi apunten les opinions que Rodoreda confegi sobre el tema, especialment a
partir del proleg de Mirall trencat (Rodoreda, 2006), en el qual destaquen les me-
tamorfosis en un apartat reservat, igual que el tema dels angels. Per a Rodoreda, la
qliesti6 tenia una importancia cabdal i ja llavors pregonava que el tema tenia un
interés preeminent com a objecte d’estudi de la seua obra.

Finalment, en apartat s’hi inclouen les aportacions que han fet els principals
estudiosos de 'obra rodorediana sobre la tematica, fonamentalment basant-nos
en les investigacions de Gregori (1998), Luczak (2000), Cortés (1995) i Arnau (1990,
19921 1993).

1.1.2. Danalisi dels contes

Acabada Pexposicié dels fonaments teorics, donem pas a I'analisi dels contes.
Hi ha un apartat a manera d’interludi («El recull La meva Cristina i altres contes»)
que ens serveix per a contextualitzar el recull, per a delimitar els contes escollits,
per a avangar els principals punts estudiats i alguna conclusié global. Tot seguit,



18 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

analitzem set contes per a justificar-ne i aprofundir-ne la relacié amb les metamor-
fosis: «El riu i la barca», «La salamandra», «La meva Cristina», «Una fulla de gera-
ni blanc», «La sala de les nines», «El senyor i la lluna» i «La gallina». Darrere de
I’analisi dels contes hi ha un esquema que mostra els resultats i en facilita la com-
prensié. Tot seguit, trobem els dos apartats esmentats anteriorment: «L’aparell
transmissor de la informacié» i «La dona com a victima». Finalment, n’extraiem
les conclusions pertinents.

1.2. METODOLOGIA

A partir de la teoria proposem un esquema d’analisi homogenia que constitueix
I'esquelet de la nostra metodologia. En cadascun dels contes hom desenvolupa els
mateixos punts, tot i que inevitablement les peculiaritats de cada relat fan que ens
centrem més en uns detalls i d’altres es generalitzen.

A grans trets, aquesta és la metodologia aplicable a tots els contes:

— Sinopsi o introduccid. Shi conten sumariament els fets del relat per a orien-
tar el lector.

— Metamorfosi. En aquest apartat es detalla el procés de la metamorfosi (si és
prolongada, sobtada, si hi ha dolor o calma...) i els canvis experimentats.

— Simbols. Rodoreda construeix un espai mitic farcit de simbols. En general,
al voltant de la metamorfosi, apareixen un seguit de simbols que augmenten el
valor poetic de la transfiguracié. De fet, alguns dels animals o éssers metamorfosats
constitueixen ells mateixos autentics simbols de la tradici6 occidental.

— Metamorfosi com a mite. En apartat teoric veurem, gracies a Brunel, que
cada metamorfosi s’'interpreta d’una manera segons el que represente per a I'ésser
metamorfosat. Aixi doncs, en el nostres relats trobem, principalment, metamor-
fosis que s6n autentics mites palingenetics o de renaixement i, en menor mesura,
hi ha mites de degradacié i de creixement.

1.3. OBjJECTIUS

Els objectius que pretenem assolir els podem sintetitzar en els punts segiients:

— Conformar una base teorica amb aportacions de diferents disciplines i es-
coles literaries que permeta estudiar la metamorfosi amb la profunditat que mereix.

— Donar una definicié clara i acotada del motiu de la metamorfosi.

— Determinar quin nombre de contes s’adhereixen al motiu, gracies a 'apli-
cacio sistematica del concepte acotat de metamorfosi.

— Aprofundir en els aspectes que envolten i condicionen la metamorfosi, i hi
donen sentit, com ara el procés de canvi, els antecedents, els simbols i la funcié de
la metamorfosi.



INTRODUCCIO 19

— Justificar les raons per les quals alguns relats («Els contes limit») no s’adiuen
escrupolosament a la metamorfosi.

— Comprendre que aporta la inclusié d’escenaris gairebé mitics, de simbols i
de metamorfosis en la narrativa breu rodorediana.

— Valorar la riquesa de la produccid literaria rodorediana, especialment de la
narrativa breu.

— Confirmar la mestria literaria de Merce Rodoreda amb I’'adopci6, en aquest
cas, d’elements tan complexos com els simbols i les metamorfosis.

Esperem, amb aquesta recerca, contribuir a millorar el coneixement i la divul-
gacié de 'obra rodorediana. En darrer terme, aquest és el motiu que ens ha impul-
sat a emprendre un treball sobre un tema sovint esmentat pels principals investi-
gadors, pero poc estudiat especificament.






2. Labase teorica

2.1. ENTRE EL SIMBOL I EL MITE
2.1.1. El simbol
2.1.1.1. Definicié

El simbol és un element sensible que serveix com a lligam entre un objecte i una
sensaci6 o un concepte. Es quelcom que va més enlla de la representacié objectiva d'un
objecte, és a dir, ha de tocar una dimensi6 inconscient, esoterica, filosofica... Lésser
huma ha creat els simbols quan la llengua no ha pogut comprendre el significat d’alguns
conceptes. Marchese i Forradellas, citant 'obra De linterprétation (1965), de Ricoeur,
conclouen que: «Existe simbolo cuando la lengua produce signos de grado compues-
to en los que el sentido, no bastdndole designar a un objeto cualquiera, designa otro
sentido que no podria ser alcanzado sino en esa y por esa traslacion» (Marchese i
Forradellas, 1991, p. 381). Per aixo, la majoria de simbols sén vehiculats a través d’'imat-
ges: «al'inverse des continus conscients, les continus inconscients ne sont pas représen-
tés par des mots. Ils sont véhiculés a travers des images» (Morel, 2004, p. 12).

A diferencia del signe que té un significat més homogeni i que s’ha convingut
arbitrariament, el simbol té un sentit de transformacid, de connotacié, de polise-
mia..., i uneix els costats conscient i inconscient de I'intellecte perqueé té una car-
rega suggestiva important:

Bien loin d’étre faculté de former des images, I'imagination est puissance
dynamique qui déforme les copies pragmatiques fournies par la perception et ce
dynamisme réformateur des sensations devient le fondement de la vie psychique
tout entiere. On peut dire que le symbole... possede plus qu'un sens artificiel-
lement donné, mais détient un essentiel et spontané pouvoir de retentissement
(Chevalier, 1982, p. x).



22 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Le symbole a précisément cette propriété exceptionnelle de synthétiser dans
une expression sensible toutes ces influences de I'inconscient et de la conscience,
ainsi que des forces instinctives et spirituelles (Chevalier, 1982, p. vir).

Chevalier i Morel coincideixen en les condicions que ha de tenir un objecte per
a esdevenir simbol. En primer lloc, ha de contenir algun sentit o alguna emoci6 o
pensament: «Si ’on considere que tout objet, sujet ou événement a un sens, c’est-
a-dire, qu’il géneére une pensée, une émotion ou un concept» (Morel, 2004, p. 17),
llavors podra esdevenir simbol. En segon lloc, i conseqtiencia de anterior, ha
d’existir una certa interpenetracio, és a dir, «une affinité essentielle» (Chevalier,
1982, p. xvi1). Quan dos elements, dues imatges o dues realitats es fonen creen una
afinitat dificil de rompre. En tercer lloc, ha de ser suggestiu: «Le propre du symbo-
le est de rester indéfiniment suggestif: chacun y voit ce que sa puissance visuelle
lui permet de percevoir. Faute de pénétration, rien de profond n’est per¢u» (Che-
valier, 1982, p. xv). En quart lloc, hi ha la recurréncia (Morel, 2004, p. 18) o cons-
tancia (Chevalier, 1982, p. xv11). En cinqué lloc, destaca la pluridimensionalitat
(Chevalier, 1982, p. xvi1): «dimension ésotérique, philosophique, religieuse ou
sacrée» (Morel, 2004, p. 18), és a dir, el simbol desperta una multitud de sentits:
«un des traits caractéristiques du symbole est la simultanéité des sens qu’il révele»
(Chevalier, 1982, p. xv1). En darrer lloc, hi ha la significacié collectiva que fa que
la majoria de simbols, per haver estat extrets de la natura o d’objectes fabricats
essencials, tinguen un abast mundial com tot seguit veurem.

2.1.1.2. Finalitat

La dimensi6 inconscient dels simbols ens ajuda a expressar allo que no pot ser
dit en paraules i, per tant, els simbols constitueixen un mitja ideal per a explicar i
compartir la nostra vida interior: «Il incite alors I'inconscient a la participation: il
engendre la vie et stimule son développement» (Chevalier, 1982, p. xv).

Per mitja dels simbols deslliurem el nostre inconscient: «Les symboles permet-
tent par conséquent a des continus inconscients de se libérer, sans pour autant qu’ils
deviennent conscients, [...] parce quils sont exprimés sous une forme cryptée dont
le sens exige une interprétation» (Morel, 2004, p. 12-13).

Aquestes raons son les que han convencut les religions per a escriure, o0 més
aviat encriptar, el seu missatge a través d’un llenguatge forca simbolic. També ho
han fet les mitologies profanes. Els simbols:

a) Representen la riquesa d’allo invisible, d’allo que no pot ser explicat amb
paraules.

b) Protegeixen els missatges perque no sén explicits, ni denotatius, ni exoterics
i, per tant, demanen ser dilucidats, estudiats i interpretats: «La parabole sert a pro-



LA BASE TEORICA 23

téger le message. Seuls ceux qui possedent les qualités nécessaires pour 'accueillir,
Cest-a-dire 'ouverture du coeur et de Pesprit, le recoivent» (Morel, 2004, p. 15).

¢) La dimensié esoterica del simbol fa que només hi arriben els entesos per
mitja del treball i la reflexid, de manera que el missatge es grava millor que si fos
donat clar i explicit: «Tout symbole se médite avant de devenir lumineux» (Morel,
2004, p. 16).

Conéixer el simbol demana, doncs, comprendre’l i, per a fer aixo, cal conéixer
moltes de les formes i dels contextos en que ha aparegut per a copsar quin sentit
té en cada cas. Posem com a exemple el cavall. Si mai no n’he sentit histories ma-
giques, ni he llegit relats en que aparega, ni I’he vist representat figurativament,
com podré rebre els estimuls suficients per a comprendre el simbol del cavall quan
m’aparega? Sense connotacid, cosa que s’aconsegueix gracies al solatge de variades
aparicions, no hi ha simbol: «<En symbolique, connaitre, c’est comprendre; ce n’est
ni savoir, ni répéter ou appliquer» (Morel, 2004, p. 17).

2.1.1.3. Analisiifuncions dels simbols

Els simbols son realitats subjectives que tenen un abast divers segons la quan-
titat de persones o grups humans capagos de percebre’n el sentit. Aixi, n’hi ha alguns
que sén comuns a tota la humanitat (per exemple, el cercle), d’altres que només
s6n propis d’una cultura o d’una época (’olivera) i, finalment, alguns que s6n
exclusius d’un autor o obra i que, per tant, caldra conéixer-los i interpretar-los.

Podem analitzar, partint d’aquestes conclusions, com es construeixen els sim-
bols (Morel, 2004, p. 13).

a) En primer lloc, des d’una perspectiva més individual, hi ha una percepcié
subjectiva i personal, és a dir, que desvela i significa en mi el simbol? Exemple:
M’agrada el roig perque és vibrant, atraient.

b) En segon lloc, hi ha simbols que s6n autentics referents culturals, és a dir,
que simbolitza tal objecte en la meua cultura? Exemple: En la meua cultura el roig
simbolitza la passio, el desig.

¢) En darrer lloc, hi ha una realitat objectiva que fa unir el simbol al seu referent,
és a dir, per que s’ha relacionat una cosa amb l'altra? Exemple: El roig és el color de
la sang, el color dels llavis, dels organs sexuals.

Logicament, com més estreta siga la linia que uneix el simbol amb el seu refent,
més probabilitats d’abast universal hi haura. Tant si és a escala individual com col-
lectiva, la realitat és que el simbol té moltes funcions. D’entre les principals, Che-
valier (1982, p. xvii-xxiir) destaca:

— Lexploradora: «Il permet [...] de saisir d’une certaine maniere une relation
que la raison ne peut définir, parce qu'un terme en est connu et ’autre inconnu»
(1982, p. xviII).



24 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

— La substitutoria: conseqiiéncia de Panterior, el simbol és un substitut d’una
pregunta o qiiestié que tenim en 'inconscient (1982, p. X1x).

— La mediadora: entre elements separats, «il relie le ciel et la terre, la matiere
et Pesprit, la nature et la culture, le réel et le réve, 'inconscient et la conscience»
(1982, p. x1x).

— La unificadora: de les experiencies totals de ’home (religiosa, cosmica, so-
cial, psiquica) (1982, p. xx).

— La pedagogica i terapeutica: «le symbole exprime une réalité qui répond a
des multiples besoins de connaissance, de tendresse et de sécurité» (1982, p. xx).

— La socialitzadora: en el sentit que cada grup social i cada época eleven alguns
simbols al seu imaginari collectiu i els desenvolupen a través dels mites i de I’art
(1982, p. xx1).

— La de ressonancia i vitalitat: de fet, un simbol té més vitalitat com més actiu
siga dins 'imaginari collectiu i individual, «la vitalité du symbole est d’autant plus
active que le symbole s’accorde mieux a I'atmosphere spirituelle d’une personne,
d’une société, d’'une époque, d’une circonstance...» (1982, p. xxi1).

— La transformadora de I'energia psiquica: ja que estimula i recondueix I'ener-
gia inconscient (1982, p. Xx111).

En definitiva, el simbol té un fort pes socialitzador i també psicologic. Gracies
a la solvencia i al polifacetisme que genera, el simbol és un dels elements més re-
currents en la construcci6 social i collectiva d’un poble: «Le symbole a cette capa-
cité d’introduire en méme temps au cceur de 'individuel et du social. Qui pénétre
le sens des symboles d’'une personne ou d’un peuple connait par le fond cette
personne et ce peuple» (Chevalier, 1982, p. xx11). I, sobretot, per al que a nosaltres
ens interessa, el simbol ha estat I’eix vertebrador del mite.

2.1.1.4. Relacioé entre el simbol i el mite

Chevalier recorda que «les mythes se présentent comme des transpositions
dramaturgiques de ces archétypes, schemes et symboles ou des compositions d’en-
semble, épopées, récites geneses, cosmogonies...» (Chevalier, 1982, p. x11).

Segons Jung (2015), un arquetipus és un prototipus de conjunts simbolics que
estan tan ancorats dins de P'inconscient que constitueixen una estructura solida,
un engranatge. Gracies a aixo, tots els éssers humans tenen interioritzat un seguit
de simbols que els s6n comuns i gairebé innats: «les archétypes se manifestent
comme des structures psychiques quasi universelles, innées ou héritées, une sorte
de conscience collective; ils s’expriment a travers des symboles particuliers chargés
d’une grande puissance énergétique» (Chevalier, 1982, p. x1). Jung, en qualitat de
psiquiatre, analitzava els elements simbolics que apareixien en els relats dels seus
pacients, els quals eren incapacos d’explicar-se «racionalment» i, per tant, acudien



LA BASE TEORICA 25

al mite o al simbol. D’aquesta manera, a través del simbol, Jung connectava amb
I'inconscient d’aquests.

Aquest inconscient reacciona de dues maneres distintes segons la influéncia de
les estructures dels arquetipus. Per una banda, hi ha I'estructura esquizomorfa, en
la qual 'individu s’identifica amb els déus i els herois i es produeix una certa alie-
naci6 perque pretén copiar-los, fer-los servir com a model (Chevalier, 1982, p. 12).
Per Paltra, hi ha I'estructura isomorfa, en que I'individu, en comptes de repetir o
mimetitzar un model, el filtra, integra les estructures simboliques i, per tant, es
produeix el que, precisament, es coneix com a individuacid. Son estructures que
serveixen de guiatge a ’home per a conéixer totes les experiéncies humanes, per a
assimilar-les, destriar-les i millorar-les, és a dir, «devenir lui-méme» (Chevalier,
1982, p. 12).

El primer cas era més propi de pacients com els de Jung; el segon, diriem que
és el propi del bon lector/escriptor, que aprén a través dels personatges de ficcié.

Els conjunts en que s’insereixen els arquetipus s’han anat concretant al llarg de
la historia en forma d’esquemes que es repeteixen en totes les cultures, bo i adme-
tent algunes variacions (rapte, incest, viatge, ostracisme, adulteri...).

2.1.2. El mite

Les estructures simboliques sén inherents a la condicié humana i es reforcen
cada cop que ens exposem a un conjunt simbolic (relat, quadre, escultura...).
Linstrument més eficag per a consolidar-les ha estat de manera unanime el mite,
perque intenta donar resposta a les qiiestions fonamentals de I'existéncia humana,
tant en Pordre material com en lespiritual. Uapellaci6 als simbols i als mites en
una societat s’ha vist historicament com un mitja de legitimacié de la seua cultura
i de les seues estructures de poder.

Ara bé, és inqiiestionable la pérdua irreparable de referents mitics a queé s’ha
vist abocada la humanitat contemporania. Hereus com som del racionalisme i
cientisme del segle xvr11, del Renaixement i, de retop, fills del llegat platonic, no
podem evitar ser esceptics respecte d’aquest complex entramat d’histories.

En la Repiiblica, Platé és taxatiu: «Cal “desprendre’s violentament” de la poesia
i del mite com si fossin “uns vells amors” per tal de passar del regne de la imitacié
al de original» (Duch, 1995, p. 66). Tanmateix, Plat6 no el desbanca completament.
Fill d’una cultura amb una base mitica excelsa, valora la tradicié classica d’autors
com Homer i Hesiode (Duch, 1995, p. 76), i rep els mites com els seus contempo-
ranis del segle v aC, quan s’estanca el culte en la polis grega (Duch, 1995, p. 77),
aix0O és, com un factor cultural. Aixi, va tenir lloc una «<humanitzacié del mite» i
llavors la mitologia esdevingué una disciplina que hom impartia a les escoles (Duch,
1995, p. 77). Lts platonic del mite quedara relegat, doncs, a I'expressié de tot allo



26 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

que no pot ser demostrat empiricament. El mite, com sabem, té en Platé un as
narratiu i simbolic:

Plat6 [...] usa sovint narracions que literalment son falses, perd que, amb tot,
contenen unes veritats que solament poden expressar-se narrativament, perque
llur intenci6 és fonamentalment simbolica. Sembla, segons la interpretaci6 de
Platé [...] que els ambits que no sén directament accessibles a la comprovacié
empirica [...] han de ser expressats, necessariament, mitjancant el mythos (Duch,
1995, p. 66-67).

Més endavant, I’home illustrat veura en el mite un seguit de narracions de
crims, adulteris, enganys, ambicions, luxuria, que seran incompatibles amb «!’es-
perit moralitzador i pedagogic de la Illustracié» (Duch, 1995, p. 40). Per a molts,
els pobles que continuen seguint el guiatge dels referents mitologics sén, no només
al segle xv111, sind ja entrat el segle xx1, intellectualment i moralment inferiors als
pobles avangats i racionalitzats, perque aquells «dissortadament, hagueren de fer
llur cami historico-cultural sense el guiatge suprem i terapeutic de la raé» (Duch,
1995, p. 40), de manera que «hagueren de submergir-se en les foscors dels mites,
és a dir, en la corrupci6 i la ignorancia més abjectes» (Duch, 1995, p. 40).

Ara bé, la causa que ens duu a nosaltres a emprendre aquesta obra és precisament
I’aposta per tot allo mitic que va dur a terme una autora tan celebre com Rodoreda. Es
a dir, que, malgrat la quantitat de detractors i de mala fama que encara hui sosté en
general Occident envers I'univers mitic, trobem autors, estudiosos, antropolegs, musics,
etc., que abonen tornar a les arrels mitiques de ’home en un esfor¢ per a treballar i
aprofundir en els problemes universals que comporta I'existencia humana a partir del
gran ventall de recursos simbolics que proporciona el coneixement dels mites.

A priori, i amb una certa ironia, Mircea Eliade, citat per Arnau, afirma que
«originalitat de 'home modern, la seva novetat en relacié amb les societats tra-
dicionals, rau precisament en la voluntat de considerar-se com un ésser inicament
historic, en el desig de viure en un cosmos dessacralitzat» (Arnau, 1990, p. 27). Pero
Merce Rodoreda no es conformara, com deia ella, a contar histories. Sovint adver-
tia que no era una cronista, sin6 una creadora i, per aixo, les seues darreres obres
i els seus contes estan tenyits d'una aura diferent: «Aconsegueix reflectir un univers
primitiu, carregat d’una forca imprecisa, tan desconeguda com poderosa, que pro-
voca por, panic sovint, en el protagonista de la ficcié» (Arnau, 1990, p. 27). Rodo-
reda finalment es decanta per I’evocacié de la sacralitzaci6 (Arnau, 1990, p. 27),
per a acarar ’home a les veritats perdurables o oblidades en un exercici per a de-
mostrar-ne la profunditat i universalitat (Arnau, 1990, p. 168-169).

Tenint en compte I'afeccié que Rodoreda manifesta pel recurs, cal qiiestio-
nar-nos amb més precisi6 sobre que és concretament un mite i per queé va naixer
en un moment de la historia.



LA BASE TEORICA 27

Al llibre Premiers pas dans la mythologie, Bost-Fievet és clara: el mite és una
faula, un relat. Historicament, el naixement del mite s’ha explicat per confrontaci6
amb el logos, atés que ambdds han intentat respondre a «les grans preguntes que
es feien els humans» (Bost-Fievet, 2013, p. 12). Ara bé, difereixen en el metode. Els
mites parteixen del costat sobrenatural i imaginari de ’home, i per a aixd empren
les histories, els relats i I’art per a vehicular el seu missatge. El logos, en canvi, par-
teix del costat més racional i, precisament, intenta explicar a partir d’hipotesis
racionals els fets cientifics, allo que es pot calcular, la mida dels astres, 'energia del
vent, etc.

Lluis Duch s’aproxima filologicament a la qiiestio: «La significaci6 original de
mythos es mouria a I’entorn dels termes pensament, representacié» (Duch, 1995,
p. 57); de fet, originalment els mots mythos i logos estarien emparentats i signifi-
carien ’paraula, discurs parlat’ (Duch, 1995, p. 58). El logos remetria a la paraula
«pensada, significativa i argumentadora», a la paraula analitica, de calcul, discussié
i reflexié (Duch, 1995, p. 58), mentre que el mite «indicaria la paraula poderosa,
autoritativa, autoevident, reveladora de la divinitat, que crea amb poder i plenitud
allo que evoca» (Duch, 1995, p. 58). Amb el pas del temps, el logos va anar guanyant
pes sobre el mite, el qual comenga a connotar-se negativament: «en el segle v abans
de Crist, el terme mite va anar prenent una significaci6 negativa, que es trobava
directament emparentada amb alldo que no és veritat, que és radicalment fals»
(Duch, 1995, p. 64). «A poc a poc, hom accentuara la significacié desqualificadora
d’aquest terme en la llengua grega» (Duch, 1995, p. 65), cosa que hem pogut com-
provar anteriorment amb els comentaris de Plato.

A Thora de caracteritzar el mite, Duch és ben precis. En primer lloc, parla de
la inconsisteéncia que té, és a dir, de la facilitat que té el mite per a afegir nous ele-
ments, «matisos, modulacions, la qual cosa significa que [...] constantment es
troba sotmes a inacabables processos de metamorfosi i transformacié» (Duch,
1995, p. 42). El mite no és, doncs, un relat tancat. Uautoria collectiva i la transmis-
si6 oral ajuden a mantenir-lo viu i constantment renovat.

El mite naix arran de I’estranyesa profunda que experimenten els humans
envers la vida i el mén: «Lestranyesa provoca perplexitat, i aquesta, al seu torn»
ens dona a entendre que la vida humana «és complexa, inaprehensible en una
sola direccid» (Duch, 1995, p. 44). Aquesta extensid i riquesa que té el mite se
situa als antipodes del pretés «racionalisme occidental» que precisament s’entes-
ta en la «reduccid, 'eleccié partisana i empobridora de la pars pro toto, la qual
comporta, en el fons, 'anorreament de la humanitat de ’home, que és policen-
trica, contradictoria, polifacetica» (Duch, 1995, p. 44). En conseqiiéncia, el mite
s’erigeix com un discurs en qué es poden condensar totes aquestes tessitures i,
per tant, una de les seues caracteristiques és la de la «integracié explicativa»
(Duch, 1995, p. 44).



28 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

A més a més, el mite ens permet copsar d’'una manera rapida «el sentit més
profund de les realitzacions culturals d’'un ambit geo-historic determinat» (Duch,
1995, p. 45), ja que abraga nombroses funcions —com tot seguit veurem—, entre
les quals hi ha les funcions politiques, les historicosocials, les estetiques, les reli-
gioses... Es un discurs forca ric etnoldgicament parlant:

Cal dir que els mites sdn, teoricament, multifuncionals: en ells coexisteixen
diverses menes de motivacions [...]. En definitiva, el mite és, alhora, significatiu
iinsignificant des de diverses perspectives. Totes elles s6n aprofitables en allo que
afirmen i no prou ajustades a la realitat en alld que exclouen» (Duch, 1995, p. 81).

En resum, «el discurs mitic no és demostratiu, siné que ofereix una evidencia
[...] visionaria (Duch, 1995, p. 45). Coneixent els mites i els ritus d’'una cultura,
podem accedir rapidament a continguts historics, religiosos, festius, drames col-
lectius, gustos estetics, que, tot i aix0, com ens preveu Duch, caldra contrastar.

Parlem ara de les funcions que acompleix el mite. Mite i simbol per formar
part d’'una mateixa cadena comparteixen forca funcions, tot i que el mite com a
discurs complet en si mateix és capag¢ de dur-ne a terme algunes d’tiniques i més
amplies que els simbols.

Els mites comparteixen algunes funcions amb els simbols (vegeu I'apartat «Ana-
lisi i funcions dels simbols») en la mesura que s6n unes narracions esculpides
sobre pilars simbolics. En aquesta linia, Assumpcié Bernal apunta: «L’expansié
(llegiu transformaci6) del mite en qualsevol relat va parallela a expansid/trans-
formaci6 dels simbols que el constitueixen i es concreten d’acord amb el context
historicocultural on s’insereixen, de manera que el mite es reconstrueix a partir
dels simbols que implicitament dirigeixen el sentit del relat» (Bernal, 1998, p. 67).
Aixi, per exemple, el mite, igual que el simbol, també acompleix una funcié socia-
litzadora, atés que narra relats epics o fundacionals d’una societat: «Chaque peuple
se reconnait dans la légende partagée de ses origines, qui lui confere une généalo-
gie sacrée et remarquable» (Bost-Fievet, 2013, p. 12). Com el simbol, el mite repre-
senta un relat esquematic que es repeteix (incest, purificacié...) i que cada grup
huma ha codificat d’'una manera, «il s’agit d’un langage certes merveilleux, mais
trés codifié, institutionnalisé» (Bost-Fievet, 2013, p. 12-13); per tant, té un valor
collectiu. En el costat oposat, el mite també té una funci6 psicologica i individual,
ja que és un llenguatge tinic que no podem descodificar racionalment, s’acompanya
de simbols, de nombroses intuicions, sentits «que nous pouvons étudier mais sans
jamais pouvoir le déconstruire pour le comprendre, le substituer a un autre lan-
gage» (Bost-Fievet, 2013, p. 13). Es tracta, doncs, de «besoins profonds de ’ame
humaine» (Bost-Fievet, 2013, p. 14). De fet, des del camp de la psicoanalisi, Jung
confirma que els mites s’han format a partir dels arquetipus, és a dir, de conjunts
simbolics —complexos, prohibicions, desitjos— que estan en la nostra ment i que



LA BASE TEORICA 29

necessiten ser d’alguna manera expiats a través dels mites, com ara I'incest a partir
d’Edip.
Com recorda Chevalier:

Les archétypes seraient [...] comme des prototypes d’ensembles symboliques,
si profondément inscrits dans 'inconscient qu’ils en constitueraient comme
une structure, des engrammes, selon le terme de 'analyste zurichois. Ils sont
dans 'ame humaine comme des modeles préformés, ordonnés et ordonnateurs,
[...], Cest a dire des ensembles représentatifs et émotifs structurés, doués d’'un
dynamisme formateur (1982, p. x1).

En resum, mite i simbol comparteixen una funcié social i psicologica.

A banda de les funcions que comparteix per extensi6 el mite amb el simbol,
n’hi ha d’altres que s6n gairebé exclusives dels mites. En primer lloc, tenim la fun-
cié comunicativa, «és la preeminent» (Duch, 1995, p. 49). El mite serveix per a
expressar emocions, per a parlar dels origens, per a plasmar la historia, per a refor-
car Pesperit collectiu, per a treballar el plaer i els referents estetics, etc. Hi ha, en
segon lloc, la funci6 etiologica (Bost-Fievet, 2013, p. 13), és a dir, la de la recerca
de lorigen, bé del naixement d’un poble, bé de la vida i dels seus éssers. En tercer
lloc, tenim la funcié historica (o historicosocial, segons Duch [1995, p. 82]), ja que
els mites sovint justifiquen 'ordre politic i social d’'una comunitat (Bost-Fievet,
2013, p. 13). En quart lloc, el mite busca transcendir la realitat: es tracta de sacra-
litzar-la i universalitzar el comportament huma (Duch, 1995, p. 49). En cinqué lloc,
el mite té la funcié de legitimar, justificar i fonamentar determinats esdeveniments,
accions i llocs importants en la vida de I'individu i del grup (Duch, 1995, p. 51).
«El mite exerceix una funcié de model fonamental, on es troba la legitimacié ulti-
ma de Iexisténcia humana» (Bernal, 1998, p. 65). Aix0 equival a dir que la finalitat
més propia és la de la justificacié de les relacions i de les institucions que regulen
la vida humana en un lloc concret per tal de sacralitzar-les (Duch, 1995, p. 51).
Amb relacié a aquest fet, Duch atribueix al mite funcions politiques: «els mites s6n
Pexpressié d’un narcisisme primari i collectiu i, en aquest sentit, serveixen per a
l'autorepresentacié de la consciencia d’identitat de les comunitats humanes» (Duch,
1995, p. 82).

El mite, aixi mateix, ha exercit d’'una manera primordial «tot un conjunt de
funcions de tipus cultual, ja que transmet veritats de tipus religids i estableix cri-
teris decisius a 'entorn de les qiiestions de la culpa i de la innocencia» (Duch, 1995,
p- 82). De fet, és a través dels mites que hem conegut el llinatge dels déus de les
diferents mitologies i que els humans hem anat instituint-ne el culte.

Finalment, els mites tenen un valor narratiu indubtable. I aquesta és la seva
gran conquesta. Mentre contem histories, divertim els nostres oients (funcié ludi-
ca) i els ensenyem (funcié didactica) (Bost-Fievet, 2013, p. 15).



30 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

2.1.2.1. Personatges i tipus de mites

Bost-Fievet (2013, p. 17) recorda, citant Dumezil, que, en els mites grecs, quan
hom imaginava els déus de ’Olimp, estava fent un exercici de translacié de les
estructures socials i politiques de la terra al cel. De fet, seguint el mateix estudios,
els déus representaven uns camps ideologics que es corresponien amb una divisi6
tripartida de les societats. Una correspondéncia entre les societats a la terra i els
déus del pante6. Aixi:

— Hi havia divinitats amb sobirania politica i religiosa com a la terra hi havia
senyors nobles i clergues.

— Hi havia divinitats que eren guerreres, com també hi havia persones en el
mon antic i medieval que es dedicaven a I'ofici de la guerra.

— Hi havia divinitats de la fecunditat i de la producci6 de la mateixa manera
que hi havia productors i agricultors.

Marchese i Forradellas exposen al seu Diccionario de retérica, critica y termi-
nologia literaria (1991) una entrada de mite que va més enlla d’aquesta divisié. Els
estudiosos, que en la seua obra citen el celebre Northrop Frye, apunten directament
el cicle solar com P'eix organitzatiu de la vida humana i, per extensi6, de la vida
organica. Seguint aquest raonament, és a partir del Sol, «inico modelo de signifi-
cado», que s’han construit els mites. Basant-se en les quatre fases més caracteristi-
ques del recorregut solar (primavera, estiu, tardor i hivern), Marchese i Forradellas
descriuen les tipologies de mites, els personatges i els géneres literaris (1991,
p. 269-270), aixi:

— La primavera: acull els mites del naixement, de la victoria i de la fecunditat
i es correspon amb I’arquetipus de romang. Pel que fa als personatges, hi apareix
el naixement de ’heroi i la figura del pare i de la mare.

— DLestiu: representa el zenit, el matrimoni, 'apoteosi i 'entrada al paradis. Es
correspon amb la comedia, el genere pastoral i 'idilli. Poden aparéixer tots els
personatges que es relacionen amb aquests esdeveniments (déus i herois), a més
d’alguns de secundaris, com ara I’amic i 'esposa.

— La tardor: fa referéncia a les vespres de la mort i es relaciona amb la traicio,
la mort i el sacrifici. La tragedia i 'elegia serien els generes que hi correspondrien.
Com a personatges secundaris tenim la figura de la sirena i del traidor.

— L’hivern: representa I’obscuritat i la dissolucié. Acompanya els mites del
diluvi, de la tornada i de la derrota. Com a personatges secundaris poden sortir
I'ogre ila bruixa.

En resum, hi hauria una correlaci6 entre els personatges mitics i els actors
socials (Bost-Fievet, 2013, p. 17) i entre els tipus de mites i el cicle solar (Marchese
i Forradellas, 1991, p. 269-270).



LA BASE TEORICA 31

2.1.2.2. Conclusié

Els mites son relats que, en general, acompleixen dues funcions: una expli-
cativa (per confrontacié amb el logos) i una altra de més estetica o psicologica,
que fa de boc expiatori de 'inconscient. Aixi, les funcions social, collectiva, etio-
logica o historica es relacionen amb la funci6 general explicativa, mentre que la
funcié estetica i de plaer es relaciona amb les susdites funcions psicologiques i
narratives.

Hi ha molts tipus de mites, cadascun dels quals arreplega un conjunt d’arque-
tipus, d’accions, de personatges i de simbols que es repeteixen. D’entre els que hem
esmentat fins ara, en destaca un. Hi ha un simbol for¢a recurrent en la tradici6
mitica que ocupara d’ara endavant el motiu central de la nostra recerca. Parlem de
les metamorfosis. En els apartats segiients tractarem de donar una definicié amplia
d’aquest concepte i també d’alguns simbols molt proxims, com ara ’avatar, la
transmigracié o metempsicosi i la transformacié. Havent comprés les diferencies
i les similituds entre aquests simbols i la metamorfosi, aplanarem el cami per a
dilucidar millor el nostre simbol (metamorfosi) i no confondre’l en I’analisi de les
obres.

2.2. LA METAMORFOSI I ELS ALTRES SIMBOLS VEINS
2.2.1. La metamorfosi

La metamorfosi és el simbol universal de transformacié. L'etimologia del mot
prové del grec meta ("canvi’) i morphosis (forma’) (Martin i Ronnberg, ed., 2011,
p. 774). Es tracta, a grans trets, d’'un procés de canvi en que, a diferencia de I’avatar,
I’ésser conserva la seua anima, la qual, logicament, es pot trastocar a causa del
canvi fisic. Per tant, el canvi de forma implica una modificacié de la personalitat
original. En tot cas 'anima és conscient del canvi que ha experimentat (no com en
el cas de avatar): «Les changements de forme semblent méme ne pas affecter les
personnalités profondes qui gardent en général leur nom et leur psychisme» (Che-
valier, 1982, p. 630).

Per que les metamorfosis han esdevingut un leitmotiv corrent tant en els relats
antics com en els més moderns? La generalitzaci6 de I'as d’aquest motiu la devem
al seu poder dinamic, a la seua capacitat de representar en un sol gest una gran
transformacid. De fet, Brunel considera la metamorfosi en si mateixa un mite. En
el llibre Le mythe de la métamorphose (1974), explica la relaci6 entre mite i meta-
morfosi: [el mite és] un «ensemble dynamique de symboles, archétypes et de sche-
mes, systéme dynamique qui, sous I'impulsion d’un schéme, tend a se composer
en récit» (Brunel, 1974, p. 10-11). De la mateixa manera, la metamorfosi també
esta formada per un esquema general que es repeteix en multiples relats. L'esque-



32 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

ma, segons Brunel, és un «squelette dynamique, le canevas fonctionnel» (1974,
p- 9), «une géneralisation dynamique et affective de I'image» (1974, p. 10). Igual
que el mite és un conjunt de simbols i esquemes, en totes les metamorfosis s’insis-
teix en un esquema de modificacié sobre la base d’elements simbolics i arquetipics.
Aixi, segons Brunel, finalment els pobles i les religions entronitzen les histories
sagrades de les metamorfosis i les concentren «en un ensemble» per a esdevenir en
elles mateixes un mite central. Citem Brunel:

On ne tardera pas a s’apercevoir que, s’il existe un scheme de la modification,
le mythe de la métamorphose le dépasse infiniment et qu’il révele le plus souvent
une combinaison de schemes divers (1974, p. 10).

A nos yeux, en effet, les histoires sacrées de métamorphoses, singuliéres selon
les peuples et les religions, se composent en un mythe central, en un «ensemble»
(1974, p. 11).

Recapitulem tot I’anterior. Per una banda, la metamorfosi és un simbol uni-
versal de transformacié. Es basa en un canvi de forma de I’ésser, el qual manté,
pero, el seu moén interior:

Jo, perd, encara que era un perfecte ase, conservava el meu enteniment huma
(Apuleu, 1999, p. 59).

I quan a l'aigua es veu reflectides la cara iles banyes / [...] iles llagrimes vessa
/ per un rostre alie; tan sols conserva la pensa (Ovidi, 2008, p. 77).

Per una altra banda, Brunel ha anat més enlla de la consideracid de simbol i
I’ha categoritzat com a mite. Per qué? Per la seva solvencia. Segons Brunel, de tots
els tipus de mites que hi ha, el mite de la metamorfosi podria articular-ne cinc:
el mite del creixement, els mites antropogenics, els mites etiologics i cosmogonics,
els mites de la degradacié i els mites palingenetics.

2.2.1.1. La metamorfosi com a mite

El mite del creixement esta estretament lligat a 'evolucié humana. La nostra
vida se’ns revela com una transformacié continua. I les causes d’aquesta trans-
formaci6 les devem a la confrontacié original entre 'estabilitat i el dinamisme.
Partir del que som i adaptar-nos al que volem ser constituiria la logica del crei-
xement:

Il repose sur la vieille idée d’unité fondamentale de I’étre attesté par la mul-
tiplicité de formes et de structures que le psychisme et la matiere sont capables



LA BASE TEORICA 33

d’assumer. [...] La vraie métamorphose exprime elle, I'apparition de qualités
différenciées, permanentes et prophétiques (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 774).

Metamorfosi i evoluci6 van lligades: «<La métamorphose [...] considérée comme
partie intégrante d’'un enchainement évolutif normal, censé réfléchir le déploiement
progressif des structures et potentiels sous-jacents [...] de Iétre» (Martin i Ronnberg,
ed., 2011, p. 774).

Si, de fet, com diu Duch (1995, p. 70), «I’existencia humana i del cosmos era
una lluita constant», ’ésser huma ha d’estar atent i subjecte als canvis per a poder
superar les adversitats i les alteracions del medi:

El procés de construccié de 'autonomia personal és en definitiva un procés
d’autoreconeixement i resolucié de la propia identitat. Les metamorfosis [...]
en tradueixen les crisis que inevitablement comporta aquest procés i llur petjada en
I'anima humana (Bernal, 1998, p. 69).

Seguint la linia dels mites de creixement, hi hauria els mites antropogenics, els
quals no Gnicament serveixen per a explicar I’ésser huma i la seua natura, sin per
a crear models d’homes i de dones exemplars:

Il ne faut pas s'imaginer qu’on raconte les mythes cosmogoniques et anthro-
pogoniques uniquement pour satisfaire a des questions comme celle-ci: qui
sommes-nous? D’ol venons-nous? De tels mythes constituent aussi des exemples
a suivre lorsqu’il s’agit de créer quelque chose, ou de restaurer, de régénérer un
étre humain.

Descriptif, étiologique, exemplaire, le mythe de la métamorphose, mythe
génésique, est nécessairement du nombre des mythes anthropogoniques (Brunel,
1974, p. 63).

Els mites etiologics i cosmogonics son els que expliquen els origens i les carac-
teristiques de I'Univers, dels seus fenomens i dels seus éssers (plantes, humans i
animals). En Les metamorfosis, Ovidi manlleva el motiu de les metamorfosis a la
tradicié mitologica precedent i, mitjancant la paraula poetica, justifica i embelleix
la naturalesa d’alguns éssers, plantes, fets, etc. La vinculaci6 implacable entre 'ho-
me i la natura d’aquests relats dona fe de la fascinaci6 profunda del primer sobre
la segona. Aixi, segons Martin, la metamorfosi representaria un romanent del pen-
sament animista dels primers temps:

La metamorfosis es la expresién de una relacién profunda del hombre con
la naturaleza y la huella del pensamiento animista del hombre de los primeros
tiempos; su imaginacién, despertada por un detalle o por la caracteristica par-
ticular de una planta o un animal, inventa un relato para explicar, por ejemplo,



34 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

el aspecto guerrero de la abubilla, con su largo pico en forma de jabalina y su
copete (1996, p. 291).

Quan no hi ha una explicacié racional a un dubte existencial, no ens queda
més que forjar-ne una fabulacié. Aixi, és curiés com d’un mateix mite sobre els
origens les cultures n’han fet tantes versions. El més important en aquest cas no és
buscar la causa del mite, sin6 la condici6 mental dels homes que I’han creada:

Les mythes n’expliquent jamais les faits qu’ils essaient d’élucider, ils jettent
incidemment de la lumiere sur la condition mentale des homes qui les ont inven-
tés ou qui y ont cru; et apres tout, 'esprit humain n’est pas moins digne d’étre
étudié que les phénomenes de la nature dont, en fait, il ne peut étre absolument
distingué (Brunel, 1974, p. 60-61).

Ens trobem, doncs, davant dels mites etiologics i cosmogonics (Martin, 1996,
p-291).

Hi ha, aixi mateix, els mites de la degradaci6. Estan relacionats amb el complex
de culpabilitat, amb el castic i amb la degradacié propiament dita de la condici6
humana dels personatges. En molts casos, 'individu experimenta una animalitza-
ci6, metafora de la inferioritat a que s’ha vist sotmés. A més, en la majoria de casos,
els personatges es metamorfosen esperant que, amb la transformacio, es redimisca
la seua culpaial capdavall s’esdevé tot el contrari. El canvi no és sind una font més
gran de turment i culpabilitat. El cas de la metamorfosi kafkiana n’és el paradigma,
com tot seguit apunta Brunel:

En transgressant un interdit, la métamorphose constitue une faute qui ap-
pelle un chatiment; mais elle constitue aussi un chatiment lui-méme. Telle est
I'impasse ot se trouve Grégoire Samsa. Il croyait par la métamorphose échapper
a une faute, et il n’est métamorphosé que pour expier cette faute (1974, p. 157).

La métamorphose est ressentie comme un appauvrissement de 'étre humain,
privé de libéré, de parole, éventuellement menacé dans sa virilité, voué a une vie
plus courte... (1974, p. 160).

Per acabar, seguint Brunel, hi ha els mites palingenetics, en que hom renuncia
a la seua existéncia present abans que s’acabe i es llanca a viure una altra vida.
Aquesta metamorfosi ens pot ajudar a renovar la nostra vida. En molts relats, de
fet, significa un parentesi —que el pot conduir a la mort o no— en el moén dels
vius que permet el passatge a una altra vida. Tenir 'oportunitat de viure dues rea-
litats, dues dimensions, representa un enriquiment vital. «Qui soc»:



LA BASE TEORICA 35

Cette question pourrait étre reprise par tous ceux qui, a travers 'expérience
de la métamorphose, on été pris de vertige devant la complexité de leur personne,
la multiplicité de leur existence, les replis ot ils se dissimulaient, non plus a la
mort, mais a eux-mémes» (Brunel, 1974, p. 174).

Ara bé, qui, com o que ens fa canviar? Com es pot engegar la transformacié?

Com bé apunta Corinne Morel, les metamorfosis, sobretot prenent com a base
la cultura grecoromana, sén un simbol de poder dels déus sobre els humans. De
fet, la historia de Zeus, pare de tots els déus, és gairebé la historia de les seues me-
tamorfosis. Les metamorfosis sobre els humans sén sovint imposades per les divi-
nitats, bé de manera benévola (sublimaci6 i elevacid, ascens), bé de manera puni-
tiva (descens) (Morel, 2004, p. 599), com quan un déu o deessa irats i orgullosos
castiguen per voluntat propia un mortal:

Ces métamorphoses peuvent étre ascendantes ou descendantes, suivant
qu’elles représentent une récompense ou un chatiment ou suivant les finalités
auxquelles elles obéissent. Ce n’est point pour se punir que Zeus se transforme
en cygne aupres de Leda (Chevalier, 1982, p. 630).

Es el procedimiento de intervencién divina mds corriente para vengar la
moral escarnecida, castigar la hibris de los orgullosos o las afrentas personales
a algdn dios (Martin, 1996, p. 290).

On peut considérer la transfiguration de Jésus en Christ, fils de Dieu, com-
me un processus de métamorphoses ascendantes et successives vers la divinité
(Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 776).

Aquesta mena de metamorfosis, efectuades per designi divi, s6n tipiques dels
relats classics com el d’Ovidi. Actualment, pero, les metamorfosis s’efectuen de
manera natural sense la mediacié d’un déu, com ocorre en els contes de Rodoreda
o La metamorfosi de Kafka.

Fins ara hem vist la funcionalitat, la gran varietat de recursos tematics que
abracen els mites, la possibilitat que ens permet de donar obertura al psiquisme
huma. Aprofundirem ara en les possibilitats que ofereix aquest recurs en la narra-
tiva rodorediana.

2.2.1.2. Metamorfosiimetafora

Es el moment de contestar una pregunta clau: per queé fem servir hui dia les
metamorfosis en els relats?

Les metamorfosis permeten representar la paradoxal condicié humana: d’una
banda, la confrontacié ment i cos; de I’altra, dins la ment, la contradiccié entre



36 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

idees oposades (el transit continuat entre bé i mal, la tristesa i I'euforia), i, finalment,
Ienfrontament entre I’ésser huma i la natura. En resum, tenim per moltes bandes
una confrontaci6 original: «Chacun de nous change, au cours de son existence,
mais tout change aussi autour de lui» (Brunel, 1974, p. 7). La naturalesa, aixi mateix,
també presenta aquests canvis, com és conegut, la larva esdevé crisalide. Molts
escriptors reivindiquen la natura com a fonament de la metamorfosi:

Il n’est pas impossible d’étre témoin d’une déviation anormale dans le fonc-
tionnement latent ou visible des lois de la nature. Effectivement, si chacun se
donne la peine ingénieuse d’interroger les diverses phases de son existence |...]
il ne se souviendra pas [...] que, tel jour, pour parler premiérement de choses
objectives, il fut témoin de quelque phénomene qui semblait dépasser et dépas-
sait positivement les notions connues fournies par 'observation et 'expérience,
comme, par exemple, les pluies de crapauds [...]. Admettons qu’il plaisante
[...]. Pourra-t-on en dire autant de Goethe parti a la recherce de 'archétype de
la plante ou de la béte pour étudier la métamorphose dans les réegnes animal et
végétal? Avouons-le: il peut arriver que l'extraordinaire se révele fort ordinaire
(Brunel, 1974, p. 6).

Mitjan¢ant la metamorfosi podem combinar en un mateix individu conceptes
materialment incompatibles com ara Ualteritat i la identitat, la fantasia i la realitat,
el «sens et non-sens» (Brunel, 1974, p. 6), en definitiva, nocions contraries.

Aquest fet lliga amb la utilitzaci6 creixent de la metamorfosi en la literatura
contemporania. Com afirma Gregori, «la mirada subjectiva» (Gregori, 1998, p. 282)
és la talaia des d’on presentem tant el mén interior com I'exterior de manera que el
primer acaba deformant el segon. Aquest fenomen d’una manera o d’una altra es-
devé desconcertant, ja que estem habituats a percebre la realitat exterior de manera
objectiva, mitjangant 'ordre i la ra6, a la qual cosa ha contribuit la mirada historica
del narrador-déu. Tanmateix, la subjectivitat (la mirada subjectiva) ha travessat aquest
esquema mental i ’ha fet trontollar: «La realitat, per tant, incorpora la passié, I'al-
lucinacio, les creences i els somnis, i lluny d’aquell afany de verificaci6 objectiva i
racional, instaura una visié del mén basada en les interioritats de 'anima humana»
(Gregori, 1998, p. 282). En paraules de J. M. Le Clézio: «La réalité n’a pas tellement
d’importance, ce qui compte, ce sont les mouvements venus de 'intérieur, les pulsa-
tions qui sortent du tréfonds» (Gregori, 1998, p. 282-283).

Fet i fet, en el segle xx els elements fantastics adopten cada cop un caracter més
natural. Recordem de quina manera tan brutal i alhora espontania Gregor Samsa
es desperta un mati i intenta al¢ar-se, com parla..., la familia reacciona, certament,
perod no per Pestranyesa de veure’l com un monstre, sind per la seua inutilitat,
perque no pot anar a la feina. La metamorfosi s’ha efectuat i sorprenentment nin-
gt no sembla perplex pel canvi, sin6 més aviat resignat:



LA BASE TEORICA 37

La métamorphose finit par apparaitre au lecteur comme un phénomene
naturel, grace, en particulier, a la banalité de I'entourage. C’est que le héros [...]
ne s’étonne jamais. Nous sommes contraints, nous lecteurs, d’épouser son point
de vue [...] nous sommes obligés de contempler sans surprise ce qui nous ébahit
(Brunel, 1974, p. 18).

Kafka, igual que Rodoreda, acabara per fer-nos desdibuixar 'oposici6 classica
entre un fet normal i un fet extraordinari. Els mites grecs ja compatibilitzaven les
dues dimensions de I’ésser de manera natural. I de nou, els grans autors del segle xx
en repetiran 'esquema. S’ha superat la dualitat mdn realista — personatges reals
— fets quotidians i mén fantastic — personatges imaginaris — fets sobrenaturals.
Nosaltres, com a bons lectors, caldra que acceptem aquests fets sobrenaturals i
haurem de creure en la versemblanca que tenen:

La métamorphose se présentera bien souvent comme une explication, intro-
duisant a coté de la causalité simple une causalité seconde, et bientdt premiere.
[...] Sous couleur de civilisation, sous prétexte de progres, on est parvenu a
bannir de Pesprit tout ce qui se peut taxer a tort ou a raison de superstition, de
chimere; a proscrire tout mode de recherche de la vérité qui n’est pas conforme
al'usage (Brunel, 1974, p. 6-7).

T. Todorov considere que La métamorphose de Katka marque un tournant
dans I’évolution du genre fantastique [...] un fantastique domestiqué et par
conséquent débarrassé des conventions inutiles et périmées au profit de ce seul
objet fantastique, ’homme (Brunel, 1974, p. 18-19).

I sobre aquesta aparicié del mén fantastic encara hi ha, a més, dues interpre-
tacions; dues lectures que poden concérrer quan hi ha motius fantastics en una
obra. D’una banda, la lectura allegorica, que és aquella en que 'element fantastic
es pot traduir a un element real o en que «le sens allégorique se trouve parfaitement
explicite» (Brunel, 1974, p. 40). T¢é un sentit «amagat». De Ialtra, hi ha la visi6
poetica de 'element fantastic. La lectura poetica esta fonamentada en la metafora,
en quelcom que és incorruptible, incapag de ser traduit, en definitiva, una expres-
si6 unica.

Aquesta segona visié no constreny tant la significacié del text, 'obri a moltes
interpretacions i, per tant, logicament 'enriqueix. Es aquesta, precisament, la linia
que hem seguit en el nostre treball i que ens condueix a considerar la maxima
celebre de Pierre Brunel «la métamorphose n’est qu'une métaphore». A través de
la metamorfosi els escriptors aconsegueixen recrear aquells conceptes, emocions i
traumes de la fragil condicié humana que una paraula sola no podria assumir i,
en canvi, per mitja d’un simbol o un arquetipus si que podem desenvolupar i, fins
i tot, dotar d’una certa amplitud i autonomia. Malauradament, no tenim mots per



38 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

a definir-ho tot i és justament en aquest terreny tan pantanés on se situen sovint
les grans veritats: «Darrera del mirall hi ha el somni; tots voldriem atényer el som-
ni, que és la nostra més profunda realitat, sense trencar el mirall» (Rodoreda, 2006,
p.27-28).

Aquesta veritat profunda, segons Brunel, ens pot ser revelada mitjancant el
mite i la poesia; per tant, en petita instancia, mitjan¢ant la metamorfosi i els seus
simbols:

La poésie comme le mythe est inaliénable. Le plus humble des mots, la plus
étroite compréhension de plus étroit des signes, est messager malgré lui d’une
expression qui nimbe toujours le sens propre objectif. Bien loin de nous irriter,
ce «luxe» poétique, cette impossibilité «a démythifier la conscience» se présente
comme la chance de 'esprit, et constitue ce beau risque a courir (1974, p. 44).

Les metamorfosis esdevenen, en definitiva, eines de doble tall. Per una banda,
acompleixen la funcié d’entendre i explicar els canvis psicologics de I'ésser, la seua
individuaci6, la seua condicié paradoxal i, per I'altra, com a metafores, inclouen
Pelement fantastic i el naturalitzen:

Les mythes abondent en histoires de dieux transformant d’autres créatures
en humains, en animaux, parfois en arbres, en fleuves ou en fleurs. Ces trans-
formations ont permis de mettre en forme les dynamiques psychologiques les
plus hétéroclites (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 774).

2.2.1.3. Tipus de metamorfosis

En el llibre Premiers pas dans la mythologie (2013), Mélanie Bost-Fievet ens il-
lustra els cinc tipus de metamorfosis més recurrents. Comenga amb les metamor-
fosis vegetals, després passa per les animals, les aquatiques, les minerals i, finalment,
les estellars. De cada tipus de metamorfosi s’explica generalment que simbolitza i
tot seguit es glossa i s’exemplifica a través de nombrosos mites. Vegem, a grans trets,
queé representaven aquestes metamorfosis:

— Metamorfosi vegetal: pot ocdrrer tant en dones com en homes, tot i que la
més comuna la trobem entre les nimfes. Aquests éssers mig mortals mig divins
esdevenien plantes o arbres per a escapar de la passié d’algun déu o amant que les
perseguia. Amb la metamorfosi, ’home o la dona evita un desti que no desitja. El
més famos dels relats d’aquesta mena és el mite de Dafne i Apollo o el de Siringa
i Pan.

A banda d’aquests mites, les metamorfosis vegetals, en menor mesura, també
poden representar «le couronnement d’amours tragiques, la seul forme possible
pour un étre rongé de honte» (Bost-Fievet, 2013, p. 149), com és el cas de Narcis o



LA BASE TEORICA 39

de Piram i Tisbe, una historia d’amor que degué inspirar la tragedia de Romeu i
Julieta, en la qual els amants, després d’un malentes, decidiren llevar-se la vida a la
vora d’'una morera que llavors tenia els fruits blancs; arbre es tenyi primer de roig
per la sang de Piram i després els fruits prengueren el color violaci per la sang de
Tisbe:

Prenen els fruits d’aquell arbre el mateix color dels esquitxos
is’ennegreixen tots, i 'arrel, amb la sang que la rega,
déna a les mores que hi ha penjades el to de la porpra (Ovidi, 2008, p. 99).

— Metamorfosi animal: en aquest cas, les metamorfosis no tenen eixides ines-
perades (i desesperades com la de Dafne), sind que s6n ben ideades pels déus per
a castigar els humans:

Les métamorphoses animales sont les plus souvent une forme de punition et
non pas de survie inespérée. Elles frappent ceux qui ont fait preuve d’un orgueil
démesuré, se croyant égaux des dieux, commis un sacrilége ou trahi les serments
(Bost-Fievet, 2013, p. 152).

Es, per exemple, el cas d’Aracne, que, després de ser desafiada per Atena per a
teixir la tela més bella, la mortal guanya i, com a represalia, la deessa la condemna
a ser una aranya i a «rester suspendue a un fil et a tisser sa toile pour le restant de
ses jours» (Bost-Fievet, 2013, p. 153):

I, apartant-se, després la ruixa amb P'extracte d’una herba
d’Hecate; tot seguit, tocats per la negra metzina,
els cabells li van caure, i el nas també, i les orelles,
va encongir-se-li el cap i el seu cos es féu petitissim;
les anques té uns dits esmolats en lloc de les cames;
ja sols li queda un ventre, del qual les filades li surten,
i continua teixint com a aranya les teles antigues (Ovidi, 2008, p. 148).

Igual que les metamorfosis vegetals, algunes metamorfosis animals també ser-
veixen per a explicar una historia de tristesa immensa com la historia de Dedalié
(Bost-Fievet, 2013, p. 154).

— Metamorfosis aquatiques: I'aigua pot ser simbol de tristesa o bé de vida, de
fugida (Bost-Fievet, 2013, p. 155-156). Algunes nereides i nimfes seguiren els ma-
teixos passos que Galatea. Aquesta va rebutjar 'amor del ciclop Polifem perque
estimava Acis. El monstre va voler llangar una roca sobre 'amant. Per a evitar el
colp, Galatea va suplicar a son pare, Nereu, que el convertira en riu i que llavors li
donara una natura aquatica com la seua. El riu encara hui dia conserva el nom
d’Acis.



40 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

— Metamorfosis minerals: representen castics o bé petrificacions després d’una
pena molt intensa (Bost-Fievet, 2013, p. 156). Sovint es tracta de «légendes locales
destinées a expliquer la forme inhabituelle de telle ou telle formation rocheuse, la
présence d’eau suintant sur la pierre» (Bost-Fievet, 2013, p. 157):

Se n’estremi, tot nedant, la nimfa; mentre nedava,
jo li tocava el pit, que amb rapids espasmes glatia.
I acaronant-la aixi vaig notar que anava endurint-se
tot el seu cos, i la carn li quedava coberta de terra.
L, pels seus mots, una terra recent 'abraga quan surava
i, dels membres aixi transformats, sorgi una gran illa (Ovidi, 2008, p. 216).

— Metamorfosis estellars: segons Bost-Fievet, aquesta mena de metamorfosis
son les més prestigioses, ja que «glorifient un personnage ayant recu la faveur des
dieux qu’il ait aidés, soit qu’il ait mérité un regard bienveillant a la suite d’un
exploit ou d’une épreuve» (Bost-Fievet, 2013, p. 157). Es el cas d’Orio, les Pleia-
des i, en definitiva, totes les constellacions del zodiac que tenen un origen mito-
logic.

2.2.2. Lavatar

El terme avatar prové del sanscrit i significa ’descens’. Originariament, s’em-
prava per a designar les «multiples “incarnations” des divinités brahmaniques»
(Cazenave, dir., 1996, p. 62). El déu Vixnu, protector i conservador del moén, era,
per excellencia, qui més avatars posseia. En cada cas, es transformava en I'ésser més
idoni per a resoldre els problemes de la humanitat «est celui que se préte le plus
volontiers a ce jeu des métamorphoses chaque fois que ’humanité doit échapper
a un grand péril» (Cazenave, dir., 1996, p. 62). En altres paraules, cada avatar en-
carnava unes qualitats concretes del déu Vixnu, que s’encaraven a aconseguir aju-
dar els humans «il incarne plusieurs reprises pour venir en aide aux humains ou
délivrer son enseignement» (Morel, 2004, p. 115).

Parlem, llavors, d’una encarnacié divina que, igual que la metamorfosi, servia
per a explicar la complexitat de la psyché humana. Els déus, amb els seus avatars,
representaven «la complexité infinie du monde comme du psychisme humain»
(Morel, 2004, p. 114).

A banda d’aquesta transformacié divina, hi ha altres menes d’avatars. En tots
els casos, es tracta de transformacions sobre la forma i també sobre I’estat de cons-
ciencia, que és modificat temporalment:

Le phénomene va de la métamorphose physique a la migration temporaire
de 'ame dans un enveloppe animale; pendant ce temps, le corps humain de-



LA BASE TEORICA 41

meure dans un état modifié de conscience, a I’état endormi ou réveur (Martin
i Ronnberg, ed., 2011, p. 770).

Sovint 'avatar serveix a ’home per a inserir-se en les profunditats de I'incons-
cient. Desposseit del seu propi ego objectiu i conscient, ’'avatar, a través d’un ani-
mal, sovint desenvolupa el potencial obscur i amagat que porta dins ’huma:

Lavatar [...] procede [...] d’'un glissement fluide derriere 'un ou 'autre des
visages de la psyché (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 770).

Nombreuses sont les créatures du «coté obscur» —fantdémes, démons, su-
perhéros tel Spiderman, Satan lui-méme— qui passent allégrement d’un avatar
a l'autre. Leur comportement, empreint de 'expérience des profondeurs, vient
contrebalancer lattitude psychologique rationnelle (Martin i Ronnberg, ed.,
2011, p. 770-772).

La transformacié contribueix a revelar la naturalesa plural i polimorfa del
nostre psiquisme. El canvi de forma fa entrar ’home en un estat de transit que li
permet experimentar totes les formes obscures i també lluminoses del seu ésser:

Il ne releve pas davantage de la complete transformation, car il n’altere pas
I'essence mais dessine la «réalité alternative» plurielle de polymorphe, de ce qui
est. En fait les manieurs d’avatars éprouvent de aversion pour la vérité de la
forme figée, lui préférant les expériences obscures, hermétiques et médiumniques,
toutes effrayantes pour 'ego qui ne cherche rient tant que la permanence et la
continuité objective (Martin i Ronnberg, ed., 2011, p. 770).

En resum, I’avatar és una transformacié temporal de I'anima que pren el ca-
racter del cos on esta inserida (per exemple, si esdevenim llops, doncs, tindrem un
caracter més agressiu i ferotge). Hom deixa, llavors, de pensar com un huma i as-
sumeix els impulsos d’un animal.

2.2.3. La metempsicosi o transmigracié de 'anima

La metempsicosi o transmigracié de ’'anima és un estat de transformaci6 pro-
pi de ’hinduisme. Segons aquesta religi6, 'ésser huma ha de morir i renaixer tan-
tes vegades com calga per a arribar a purificar 'anima. Es el que es coneix com a
samsara o roda de Iexisténcia, el cicle de morts i renaixements.

El Bardo thodol o llibre dels morts dona els fonaments d’aquesta practica. Es
tracta d’un llibre mitic que explica el conjunt de proves que es posaran a I’anima
per a demostrar tota 'experiéncia i el karma acumulat. Es, en realitat, una guia
practica per als vius, als quals indica quin és el cami que han de seguir si volen



42 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

arribar al nirvana. Després de quaranta-nou dies de proves, ’anima del difunt
decidira, en un acte de plena consciéncia, si encarnar-se en un cos (transmigracio)
o si restar en Pestat inefable (nirvana), segons el karma (bo o dolent) que haja
aplegat durant els seus actes en vida:

Le livre des morts tibétain expose ce qu’il advient entre le dernier souffle
et le choix d’une nouvelle matrice, apres 49 jours symboliques d’épreuves, au
cours desquels I'étre désincarné, guidé par le principe conscient, n’est autre que
le fruit de ses actes antérieurs. En fait, ’homme est libre et responsable de son
destin; il choisit sa transmigration, selon le bon ou mauvais karma accumulé
durant son existence (Chevalier, 1982, p. 631).

Durant ce cycle symbolique de sept fois sept jours, 'ame est jugée, soumise a
une série d’épreuves, avant de choisir sa nouvelle matrice (Morel, 2004, p. 600).

La métempsychose repose sur [...] I'idée d’une rétribution des actions hu-
maines, le karma des hindous, qui conduit une 4me a s’incarner plusieurs fois
afin de «payer aux dieux ce qu’elle doit» et de sacheminer ainsi, peu a peu, vers
la perfection spirituelle (Cazenave, dir., 1996, p. 409).

Hi ha sis vies de transformacié de 'anima, segons el karma acumulat. Che-
valier en distingeix tres que sén francament dolentes, una quarta és miserable
(1982, p. 964) i les altres dues son bones. En el primer cas, les vies dolentes con-
sisteixen a fer ’home renaixer als inferns, o bé reencarnar-se en un fantasma o
animal. El cami més pends, segons apunta el llibre, és transformar-se en un tita,
pero. En darrer lloc, hi ha els passatges o transformacions anhelades que sén la
reencarnacié en huma o en déu. Morel, per la seua banda, diu que n’hi ha tres
de bones i tres de dolentes. Pel que fa a les dolentes, coincideix amb Chevalier:
«Les enfers, les esprits inférieurs» [fantasmes], «les animaux» (Morel, 1994, p. 600).
Les bones, en canvi, son «les hommes, les esprits supérieurs, les dieux» (Morel,
1994, p. 600).

Cadascuna d’aquestes condicions no és immutable. Quan I’anima considera
que ja ha assolit les condicions per les quals havia estat transformada, s’esgoten els
efectes i llavors torna a passar les proves i a mudar. Lestat desitjat no és, doncs, cap
dels anteriors, sin6 el nirvana o bodhisattva, del qual tot seguit parlarem:

Mais chacune de ces conditions ne dure qu'un temps et s’arréte a I'instant
méme ol s’épuise leffet des actes qui ’avaient déterminée, le fait de renaitre dans
les meilleures d’entre elles n’est qu'un remede provisoire a la douleur. Le vrai
bonheur est autre et consiste en un état ot1, le mécanisme transmigratoire s’étant
arrété, il n’y aurait plus de remise en cause de la destinée (Chevalier, 1982, p. 964).



LA BASE TEORICA 43

Quan l'anima és jutjada i merita la seua purificacid, segons Chevalier, té dues
opcions: o bé fondre’s en el nirvana, o bé posseir I'ideal de bodhisattva, és a dir,
tornar a la terra, fora ja del cicle de samsara, «afin d’aider ses semblables a se libé-
rer du monde de la souffrance» (Chevalier, 1982, p. 964).

Aquest cicle de morts i resurreccions fa de ’hinduisme una doctrina que creu
en la perfeccié de 'anima. Tantes vegades com calga, ’anima haura de canviar de
cos, cosa que la fa responsable en cada cas de fer un pas més en I'evolucié i 'acos-
tament al nirvana. A diferéncia de les religions monoteistes que tenen un sentit
més lineal de I’existencia i no tan ciclic, ’hinduisme convida els seus adeptes a
responsabilitzar-se en cada vida dels seus actes. De fet, creure en la metempsicosi
aboleix I'atzar (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 630), crea un alt sentit de la res-
ponsabilitat i continuitat moral de la vida i ens porta a acceptar el nostre desti
(Cazenave, dir., 1996, p. 411):

La croyance en la métempsychose incite ’homme a bien se conduire [...]
elle amene les homes a s’améliorer, a croitre vers le bien et vers la lumiere, génere
néanmoins une perception négative et péjorative de I'existence terrestre. [...]
Devant 'ampleur et la difficulté de la tiche, de nombreuses existences sont
nécessaires (Morel, 2004, p. 599-600).

En definitiva, la metempsicosi o transmigracié de 'anima és un tipus de trans-
formaci6 que té les arrels simboliques en ’hinduisme. Es basa en el cicle de morts
i de renaixements que ha d’efectuar 'anima de cami a la purificacié absoluta.
Durant els quaranta-nou dies en queé passa les proves per jutjar el seu karma, es
decideix en quin tipus d’ésser haura de reencarnar-se. Una vegada superat el cicle,
podra arribar al nirvana o bé escollir el bodhisattva i ajudar la resta de mortals.
A causa de la responsabilitat que tenen els actes personals en el cami cap a la fi de
la vida, hom afirma que I'’hinduisme és una religié que estimula la responsabilitat
moral. De retop, com hem pogut veure, crea una certa angoixa entre els homes
perque son ells els tinics capagos de salvar-se del cicle etern de morts i resurreccions
per a poder, per fi, descansar.

2.2.4. La transformacio

Només una de les fonts que hem desplegat estudia aquest fenomen. A Le livre
des symboles, de Martin i Ronnberg (ed.), es parla de la transformaci6é com una
solucié constant de canvi en I’ésser huma. La transformacié obri, doncs, un cami
en la continuitat de la personalitat, sense haver d’estar sotmesa a canvis bruscos de
forma (metamorfosi, avatar i metempsicosi) o d’estat (avatar i metempsicosi). Es
un fenomen que no ocorre gracies a la mort (transmigracié o metempsicosi), sin6
durant la vida; de fet, és el mitja d’evoluci6 psiquica per excellencia:



44 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Apparentée aux notions d’avatar, de métamorphose et de renaissance, la
transformation, comprise sur le plan psychologique, s’en distingue cependant
en ce quelle suggere une solution neuve et relativement constante, qui préserve
«au passage» la continuité de la personnalité et du processus (Martin i Ronnberg,
ed., 2011, p. 778).

La transformacié consisteix, en poques paraules, en el canvi constant que ex-
perimenta I’ésser huma al llarg de la vida, vivint experiéncies traumatiques que li
causen dolor o angoixa, d’altres de calma, de felicitat, d’euforia..., tots aquests
estats modifiquen, alteren i fan progressar 'anima o alquimia hormonal (Martin i
Ronnberg, ed., 2011, p. 778) vers el seu desenvolupament i consagraci6 finals:

De fait les modalités psychologique et les mécanismes des processus de trans-
formation sont souvent ravageurs: fragilité, deuil, colere, dépression, angoisse,
modifications de 'alchimie hormonale et de I'intégrité physique que concourent
a déclencher la transformation (2011, p. 778).

La transformation a beau symboliser le changement authentique et durable,
elle n’est pas 'unique accomplissement d’une existence, mais plutdt un moyen
par lequel nous progressons vers la totalité (2011, p. 778).

La transformaci6, com bé s’apunta més amunt, simbolitza el canvi durador i
permanent. Comparteix amb la metamorfosi la idea de canvi i d’explotacié de totes
les facetes de la psyché, perd no es basa en el canvi de forma. Aixi doncs, és un procés
menys invasiu, condicionant i violent que els altres tres anteriors, per aix0 no modi-
fica tant la personalitat o la forma; a canvi, perd, és més estable. La transformacio és
el procés majoritari de canvi que trobarem al llarg dels relats, atés que els esdeveni-
ments, en la majoria dels casos, modificaran els personatges i els faran desenvolupar-se
i créixer, sense I'ajuda de la metamorfosi, 'avatar o la metempsicosi.

2.3. LA METAMORFOSI SEGONS JUNG

Una de les aportacions tedriques més importants sobre la metamorfosi és I’es-
tudi dedicat per Carl Gustav Jung, Symbole der Wandlung (1953), treball que ha es-
devingut basic en la investigacié posterior. Jung, deixeble de Freud, tot i que finalment
va separar-se’n a causa d’algunes divergencies tedriques, continua estudiant profu-
sament I'inconscient dels seus pacients i s’esforca per a intentar crear teories que
explicaren aquest mon interior tan convuls i irracional que és la psyché humana. Una
lectura profunda dels seus llibres ens demostra la fascinacié que sentia per I'incons-
cient, la curiositat que li suposava estudiar cada cas i, alhora, tenir la conviccié que
en el camp de la psiquiatria també es podia fer teoria, contrariament al que sembla-
va refusar la ciencia i la resta de disciplines mediques. Potser hui les conclusions que



LA BASE TEORICA 45

avancarem de Jung semblen poc cientifiques; tanmateix, el mobil que impulsava el
psiquiatre era clar: fer teoria era I'tinica manera possible de trobar la veritat:

C’est donc un devoir moral de ’homme de science de s’exposer 4 commettre
des erreurs et a subir des critiques, pour que la science avance toujours. — Un
écrivain... a vivement attaqué Pauteur en disant que C’est la un idéal scientifi-
que bien restreint et bien mesquin. Mais ceux qui sont doués d’un esprit assez
sérieux et froid pour ne pas croire que tout ce qu’ils écrivent est I'expression de
la vérité absolue et éternelle, approuvent cette théorie qui place les raisons de la
science bien au-dessus de la misérable vanité et du mesquin amour-propre du
savant (Jung, 2015, p. 46).

Je considere que la pratique de la science n’est pas une joute en vue d’avoir
raison, mais un travail qui contribue a augmenter et a approfondir la connais-
sance. C’est a des hommes qu’anime cette idée de la science que s’adresse ce
travail (Jung, 2015, p. 721).

Una de les propostes teoriques de Jung que hui mereix la nostra atenci6 fou
I'estudi dels simbols i de la metamorfosi de la libido com a eines fonamentals en
la interpretaci6 dels somnis i en Panalisi, el diagnostic i la cura dels pacients amb
atencions psiquiatriques, principalment afectats per la neurosi i ’esquizofrénia:

Jung, que es proposava de portar a terme una tasca propiament terapeéutica,
era del parer que quan el psiquiatre coneix la mena d’arquetipus, és a dir, els
«mites privats», que dominen en un determinat pacient, aleshores pot diagnos-
ticar correctament en quin indret i de quina manera es troba afectada la seua
anima (Duch, 1996, p. 90-91).

Gracies a un coneixement profts de les mitologies del mén, Jung aconsegueix
interpretar els simbols universals i arribar a la conclusié que tots els humans els hem
creat, d’'una banda, per a identificar i consolar els nostres complexos, i, de I'altra, per
areconduir la libido. Donem pas, doncs, a 'explicacié dels principals conceptes que
va desenvolupar Jung en el llibre Symbole der Wandlung (1953). Parlem de temes com
ara la libido, el simbol, 'arquetipus i el mite. Desglossem-los un per un.

2.3.1. Lalibido

En parlar de libido, a tothom ens ve al cap el concepte que va popularitzar Freud.
Ens ve al cap la sexualitat. Jung coincidia en part amb el seu mestre, ja que pensava
que la majoria dels nostres instints es mouen a causa del sexe, tot i que incidia que
no era I'tnic motor de pulsié. En ’home hi ha la fam, la set, el sexe, la son i la neces-
sitat d’afectes que també tenen un potencial d’emocié i pulsié importants:



46 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

La libido est un “Appetitus” dans son état naturel. Dans histoire de
I’évolution, ce sont les besoins corporelles, comme la faim, la soif, le sommeil,
la sexualité, ou des états émotionnels, les affects, qui constituent I'essence de la
libido» (Jung, 2015, p. 242).

Segons Jung (2015, p. 233-234), la libido és més aviat una energia psiquica que
concentra les forces instintives de ’home (I’apetit, el sexe, ’'amor, la son...), és a
dir, en certa manera libido és sinonim de desig, de ganes de satisfer totes aquestes
necessitats: «Le concept de libido en tant que cupiditas ou appettitus est une inter-
prétation du processus pshychoénergétique que nous éprouvons sous la forme d’un
appetitus» (Jung, 2015, p. 245). En altres paraules, la libido és per a la psiquiatria
el que 'energia és per a la fisica: «On peut dire que dans le domaine psychologique
le concept de libido a la méme signification que celui d’énergie dans le domaine
de la physique» (Jung, 2015, p. 237).

La tendeéncia d’aquesta massa d’energia és el retrocés envers la mare, és a dir,
que I’ésser huma esta orientat cap a I'incest, cap a la no-evolucié. El lligam perpe-
tu amb els familiars pot acabar torbant 'individu en tant que ha estat incapac de
superar les tendencies del seu inconscient i, finalment, aquest s’ha apoderat d’ell.
L'inconscient dominara la consciéncia: «Car si on laisse faire la libido fixée au
milieu de Penfance au lieu de la libérer en vue de buts plus nobles, alors on reste
sous 'influence de la contrainte inconsciente» (Jung, 2015, p. 673).

Per a poder superar aquesta atraccid instintiva envers la mare o envers quelcom
contrari a la moral, I'ésser huma, segons Jung, té dues possibilitats. Per una banda,
pot metamorfosar les tendencies incestuoses en forma de simbols que haura de
crear i venerar. Aquests simbols, segons Jung, ens reporten a un passat, infantil,
intrauteri, universalment comu per a tots els éssers humans. Per una altra banda,
I’huma ha de desfer-se de la libido i renaixer. Cal que faga un pas endavant i que
sacrifique el mén familiar que ja té construit, que el nodreix, que supleix les seues
necessitats afectives, per un nou mén que haura de crear i que, justament per aixo,
I'ensenyorira:

Ce sacrifice ne se fait que par un abandon total a la vie; alors toute la libido
enfermée dans les liens familiaux doit sortir du cercle étroit pour se porter vers
le plus vaste; car il est indispensable, pour le bien-étre de 'individu qu’apres
avoir été dans son enfance une parcelle qui suit le mouvement d’un systeme
rotatif, maintenant qu’il est adulte, il devienne lui-méme le centre d’'un nouveau
systeéme (Jung, 2015, p. 673).

[...] libérer Thomme de son attachement a sa famille, qui n’est pas plus haute
intelligence, mais bien mollesse et dépendance du sentiment infantile. Car si on
laisse faire la libido fixée au milieu de 'enfance au lieu de la libérer en vue de
buts plus nobles, alors on reste sous I'influence de la contrainte inconsciente.



LA BASE TEORICA 47

Linconscient crée toujours a nouveau, ol qu’il se trouve, le milieu infantile, par
projection des complexes, et ainsi continuellement se rétablit, a 'encontre de son
intérét vital, la méme dépendance, le méme enchainement qui caractérisaient
les rapports avec les parents (Jung, 2015, p. 673).

Aquest sacrifici és el que van fer, per exemple, Crist i molts altres herois antics,
els quals, després de suportar el mal i la mort, van renaixer i esdevingueren di-
vinitats essencials (Jung, 2015, p. 702). Amb la domesticacié i la rentncia dels
instints, I'ésser huma, segons el cristianisme, purificara els sentits «pour les tour-
ner vers un but spirituel supraterrestre» (Jung, 2015, p. 708). Aquest sacrifici és,
en definitiva, la lluita per la independéncia personal, una garantia necessaria per
a tenir una vida propia. Tot i que les raons que ens arrosseguen cap al cercle fa-
miliar sén fortes, cal superar-les. En cas contrari, desenvolupariem, segons el
psicoanalista, una neurosi.

Laltre cas, la regressié dels sentits mitjancant la metamorfosi, la creacié de
simbols, és el que Jung anomena refoulement: «Refouler signifie se libérer illégiti-
mement d’une conflit, c’est-a-dire qu’on se forge I'illusion qu’il n’existe pas |[...]
le refoulement provoque, par régression, la réanimation d’un rapport ou d’une
forme de rapport ancien» (2015, p. 128). En aquest cas, ens interessa com I’ésser
huma que, en general, té tendencia a estimar la mare, encara que fuig de casa i
esdevé lliure, no pot escapar de la propensié humana a refugiar-se en ella. Per aixo,
s’han creat els simbols que s6n una manera de reconduir la libido amb tendéncia
incestuosa cap a una mare metaforica:

La prohibition de I'inceste intervient comme obstacle et ’est pourquoi
les mythes [...] inventent toutes sortes d’analogies de la meére pour permettre
a la libido de s’écouler en de nouvelles formes et pour barrer efficacement
la route & une régression jusqu’a un inceste plus ou moins véritable (Jung,
2015, p. 376).

2.3.2. Elsimbol

Jung va dedicar una part molt important de la seua recerca a la investigacié
dels simbols i és per aixo que I'hem inclos en la nostra obra. Igual que Morel i
Chevalier, Jung considerava els simbols figures ben diferenciades del signe. Segons
Jung, un simbol era «une expression indéterminée, voire équivoque, indiquant
quelque chose que 'on n’a pas entierement compris»; en canvi, el signe «a un sens
ferme, parce qu’il est une abréviation (conventionnel) pour une chose connue ou
une référence a cette méme chose» (Jung, 2015, p. 226). El simbol, llavors, no de-
signa un objecte, siné la libido que I'objecte encén: «Un symbole phallique ne
désigne pas Porgane sexuel, mais la libido» (Jung, 2015, p. 374).



48 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Certament va analitzar molts tipus de simbols (la serp, el drac, el cavall, el
Sol...), pero I’abast de la nostra obra ens impedeix desglossar-los extensament.
En cas que apareguen en el nostre corpus d’analisi, hi remetrem degudament. En
canvi, atés que hem estat parlant del motiu de I'incest i la mare, de la regressié cap
al ventre matern, volem aprofitar per a illustrar quins simbols es relacionen amb
aquest motiu (refoulement). Abans, pero, de passar al cas concret, cal esclarir de
quina manera els humans hem concebut generalment els simbols. Quins mecanis-
mes hem emprat per a crear-los?

Segons Jung, hi ha tres maneres de simbolitzar la libido (Jung, 2015, p. 185):

1.La comparaci6 analogica: com ara el sol i el foc.

2.La comparaci6 causativa: la libido es designa pel seu objecte o subjecte, per
exemple, el fallus amb la serp.

3.La comparacié d’activitat: la libido, per exemple, és perillosa «par la violence
de sa passion» com el lle6.

A partir d’aquesta triada totes les societats a la terra han creat els motius sim-
bolics, «ces comparaisons représentent autant de possibilités symboliques, et, par
suite, I'infinité des différents symboles, dans la mesure ou ils sont des images de
libido» (Jung, 2015, p. 185).

Per a representar la libido de la imatge materna, amb tots els significats incons-
cients a que s’associa (proteccid, puresa, nodriment, seguretat, vida...), shan creat
els simbols segtients:

— La ciutat: «La ville est un symbole maternel, une femme qui renferme en
elle ses habitants comme autant d’enfants» (Jung, 2015, p. 348). Hi hauria dos tipus
de mare: la terrible, representada per Babilonia, «qui, par une diabolique séduction,
mene tous les peuples a la prostitution et les rend ivres de son vin» (Jung, 2015,
p- 361),1la mare bona, la celeste, representada per Jerusalem, la «<mere-fiancée»
(Jung, 2015, p. 363).

— La mar: d’on naix el sol (imatge masculina) ila qui I'infanta «puisque la fem-
me “mer” a préalablement englouti le soleil, et qu’elle met maintenant au monde un
nouveau soleil, C’est qu’elle est évidemment devenue grosse» (Jung, 2015, p. 352).

— L’aigua: el naixement de la majoria dels herois ha estat relacionat amb I’ai-
gua, heus aci Moises, o bé ha tingut un contacte fonamental amb 'aigua (Aquilles)
o ha nascut per segona vegada, i aquest cop de manera divina, de 'aigua, amb el
baptisme (Jesucrist). Aquesta capacitat d’engendrar (recordem també que I'ésser
huma durant els primers mesos de vida nada dins liquid amniotic) fa que l'aigua
adquirisca unes qualitats magiques: «La projection de 'imago maternelle sur 'eau
confere a cette derniere une série de qualités divines ou magiques, telles qu’elles
sont propres a la mere» (Jung, 2015, p. 366).

— Larbre i la fusta: amb referéncia a ’arbre de la vida, la font de tota genealo-
gia, de la fecundacié d’una familia. L'arbre també és, a més, la font que fa créixer



LA BASE TEORICA 49

els fruits i que alimentava els primers humans (I’arbre del paradis). Arran d’aques-
ta idea de la fecundacio i del nodriment, moltes divinitats femenines son venerades
en forma d’arbres (Jung, 2015, p. 367-368).

— La terra: rica en fruits i en aliments per a ’home, ha de ser forcosament
fecundada per ell en cada estacié perque produisca fruits. Aixi, mitjangant el treball
de la terra (agricultura), la libido maternal es recondueix i es reconverteix en esforg
i treball.

— La creu: formada per la fusta de 'arbre, en el cristianisme, representa la mort
i el sacrifici de Jesus, per una banda, i, per laltra, és 'objecte que abraca Jesucrist
quan és mort: «Le héros se suspend [...] dans les branches de I’arbre maternel en
se faisant attacher aux bras de la croix. Il s’unit en quelque sorte, dans la mort avec
sa mere en méme temps qu'il nie acte d’union et paie sa faute du tourment de la
mort» (Jung, 2015, p. 441). En aquesta mateixa linia, Carme Arnau apunta: «La
creu de Crist s’'identifica [...] amb Parbre de la vida —lignum vitae— pel fet d’es-
devenir, gracies a la mort mistica, el simbol de vida, d’eternitat. La creu cristiana,
simbol conegut milers d’anys abans del cristianisme, encarna la victoria sobre la
mort, la rentincia al propi jo» (Arnau, 1990, p. 69).

— La mare terrible: representada per diferents dones segons les tradicions.
Exemples celebres que encarnen aquesta mare sén Lilith, Lamia o la bruixa de
Hinsel i Gretel. Totes tres devoren xiquets (Jung, 2015, p. 416).

— La serp i el drac: representen imatges negatives de la mare, contra les quals
els herois han hagut d’invertir totes les seues forces per a combatre-les (Jung, 2015,
p. 435-437).

2.3.3. Larquetipus

Com hem esmentat abans, tots els éssers humans tenen tendeéncia a crear
representacions semblants o analogues, els simbols. Dins d’aquest grup de sim-
bols, n’hi ha uns que tenen un caracter universal, que s’anomenen arquetipus.
Segons Jung, els arquetipus sén més aviat unes estructures de caracter divi que
tenim inserides en la psyché. Aquestes estructures tenen una mena d’indepen-
dencia, de funcionament propi i una energia especifica que atrau els simbols que
més convenen per a la vehiculacié i transformacié de la libido (Jung, 2015, p. 386).
Un arquetipus encarna un conjunt molt concret de qualitats que el fan univer-
salment recognoscible (Jung, 2015, p. 381). Aquest arquetipus acaba esdevenint
un simbol universal bé de tall numinés (els déus, els herois, la bruixa) (Jung,
2015, p. 645), bé de tall huma (I’anima, I’home vell), bé de tall conductual (el
cami vers la llum, la baixada a les tenebres, 'estada als llimbs). Jung defineix aixi
els dos primers:



50 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

La figure du dieu est en premier lieu une image psychique, un complexe
représentatif de nature archétypique que la foi identifie a un ens métaphysique
(2015, p. 133).

Ainsi, le mythe du héros est un drame inconscient qui n’apparait qu’en pro-
jection [...]. Le héros lui-méme y apparait un étre qui a quelque chose de plus
que le caractere humain. Il est des Pabord caractérisé allusivement comme dieu.
Il est psychologiquement un archétype du soi; sa nature divine exprime donc
que le soi est aussi «<numineux», c’est-a-dire presque dieu, ou qu’il participe de
la nature divine (2015, p. 645).

Com conclou Duch:

Segons Jung, en totes les cultures, hom troba imatges i «arquetipus» recur-
rents, com, per exemple, els germans enemics, 'animal malvat (drac) [...] el
cami vers la llum, la baixada a les tenebres, imatges de 'origen del mén (I'ou
cosmic, per exemple) [...]. Uarquetipus jungia és una forma dinamica, una
estructura organitzadora d’imatges, la qual, constantment, supera les con-
crecions individuals, biografiques, regionals, i socials de la formacié de les
imatges (1996, p. 88).

2.3.4. El mite

«Quod semper, quodi ubique, quod ab onmibus creditur» (‘El que s’ha cregut
sempre, a tot arreu i per tots’) (Jung, 2015, p. 35). Aquesta maxima del mite com-
brega amb els conceptes universalitat i socialitzacié adés explicats en I'apartat «2.1.2.
El mite» d’aquesta publicacié.

Per a Jung el pensament mitic estava estretament lligat a oniric (Jung, 2015,
p. 73-74). Els mites constitueixen per a ell una font d’investigaci6 antropologica
fonamental, ja que es nodreixen de la materia inconscient del nostre cervell, de les
nostres mancances, dels nostres desitjos i complexos. Hem elaborat els mites per
reconduir la libido, identificar-la, «mitificar-la», «narrativitzar-la» i consolar-la:
«Nous compensons nos manques par notre imagination» (Jung, 2015, p. 77). El
mite és el mitja idoni per a 'elaboracié dels complexos d’un poble; és necessari,
doncs, per a donar una via d’escapament a les angoixes collectives. Recorda que
«Rank voit dans le mythe le réve de masse du peuple» (Jung, 2015, p. 75), i afegeix:

Il est donc nécessaire qu’il y ait des mythes typiques qui, a proprement
parler, sont pour la psychologie des peuples les moyens d’élaboration des com-
plexes. Il semble bien que Jacob Burckhart a pressenti cela lorsqu’il disait un
fois que chaque Grec de I’époque classique portait en lui quelque trait d’Edipe
comme chaque allemand quelque trait du Faust (Jung, 2015, p. 87).



LA BASE TEORICA 51

Jung admirava la capacitat dels homes per haver estat capagos de generar els
mites. Que un ésser fora capag d’inventar i traslladar tota aquesta massa d’energia
psiquica cap a uns relats tan bells i eficagos en demostra la superioritat. El mite és
una forma de pensament molt avangada que, segons Jung, demostra la intelligencia
ila saviesa acumulades de ’home primitiu. Contrariament al que sovint s’ha pen-
sat, els mites no sén una produccié humana infantil, sin6, com creu Jung, una
creacié que demostra la maduresa de ’home antic:

Cependant derriére Paffirmation que le mythe est issu de la vie psychique
«infantile» du peuple, nous devons mettre un gros point d’interrogation. Car
le mythe est au contraire la production la plus adulte donnée par ’humanité
primitive (2015, p. 76).

Aixi, la posicié que prenien davant d’aquests mites tampoc no era d’ignorancia
o credulitat:

«Les grecs ont-ils cru a leurs mythes?» C’est la question qui constitue le titre
d’un court essai de P. Veyne, dans lequel il s’interroge, a partir de la mythologie,
sur les notions de croyance et de vérité. [...] Comment Veyne répond-il a la
question posée dans son essai? Il nous ramene a nos propres mythes, a la relation
que nous-mémes entretenons avec les personnages de notre littérature ou bien
alaura grandiose qui entoure certains hommes ou événements. Pouvons-nous
dire, méme si ce sont des personnages fictifs, qw Emma Bovary ou I’Alice de
Lewis Carrol ne sont pas «vraies», que nous n’y croyons pas? Pouvons-nous
vraiment mettre a ’écart la part de mythe qui auréole un personnage comme
Christophe Colomb ou Napoléon, un événement historique comme la prise de
la Bastille ou méme un fait scientifique comme le Big Bang ou 'extinction des
dinosaures? Cela doit nous amener a répondre par 'affirmative a sa question,
tout en gardant a esprit que les Grecs n’adhéraient pas de maniere crédule et
aveugle a ces récits, dont la prime fonction n’était d’ailleurs pas celle-1a (Bost-
Fievet, 2013, p. 18-19).

Aixi doncs, per a Jung, els mites tradueixen idees generals humanes que s’hi re-
noven continuament per a poder sobreviure. Doten I'ésser huma d’una estructura
sofisticada per a poder reproduir tota mena de situacions possibles, fins i tot magiques,
afins a la naturalesa de I'inconscient. Els mites, igual que el teatre (Jung, 2015, p. 89),
permetien la identificacié i la consolacié de la libido collectiva: «Le théatre est une
institution pour I'élaboration publique des complexes» (Jung, 2015, p. 86).

En sintesi, Jung afirmava que els nostres complexos, els nostres desitjos (libido)
en algun moment es van transposar en forma de mites. Cada mite esta bastit sobre
conjunts simbolics més o menys universals (arquetipus). Vist que la libido té ten-
dencia a retrocedir cap al ventre matern, Jung n’exposa tres vies de maneig:



52 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

1.No controlar-la i, per tant, deixar-se portar. Aquest mena d’individu estara
condemnat a moure’s en el terreny de la inconsciéncia i, a causa del seu lligam amb
el mén infantil, no assolira, diguem-ne, la plena individuacié.

2.Sacrificar-se, la qual cosa implica desfer-se de la libido i renaixer, com han
fet molts herois i liders espirituals (llegiu Jesus).

3.Metamorfosar les tendencies incestuoses en forma de simbols i mites. Aques-
ta tercera via demostra que el motiu de la metamorfosi no és d’interés literari, sind
també d’alt interés psicologic.

2.4. ALTRES INTERPRETACIONS PSICOLOGIQUES DEL MITE
2.4.1. Friedrich Wilhelm Nietzsche

«La totalitat del pensament nietzschia pot interpretar-se com un geganti esforg
per rehabilitar el mite després que Dionis haja estat vencut per Apollo» (Duch,
1996, p. 78).

Per a Nietzsche I'existéncia és policroma, canviant, per la qual cosa, ’home ha
de tenir una voluntat original (també anomenada voluntat de poder) per a poder
involucrar-se en aquesta mena de canvis. En cadascuna d’aquestes transformacions,
I’home s’ha de mostrar actiu en 'impuls etern, la qual cosa, per la inestabilitat que
comporta, pot conduir de vegades a una certa angoixa per a tots aquells qui «sén
sensibles a la pregonesa sense fons de la propia existencia» (Duch, 1996, p. 73).
Dionis es presenta com el model perfecte en el cami cap a aquesta voluntat i rea-
firmaci6 de la vida: «L'art dionisiac vol convencer-nos de I'etern plaer de Pexisten-
cia» (Duch, 1996, p. 73).

Amb relacié al mite, Nietzsche el reconeix com el fonament de la tragedia
grega i, per tant, com «el ciment que ha de donar consistencia a la totalitat de la
cultura: “Tota cultura, si li manca el mite, perd la seva for¢a natural sana i creado-
ra [...]. Sols mitjancant el mite se salven totes les forces de la fantasia i del somni
apollini del seu caminar vers 'atzar”» (Duch, 1996, p. 75).

Gracies a la tragedia grega, el mite va perdurar una mica més en el temps, atés
que ja havia estat desbancat. Amb la seua defensa de la tragedia, Nietzsche intenta
aturar el procés racionalitzador que es va engegar ja en la mateixa Grecia, oblidant
els mites, després penalitzant la tragedia i, finalment, constituint Occident en el
bastié en defensa de la rad, tnica arma possible, segons els intellectuals, per a dur
avant el progrés imparable. Aquest «optimisme pueril de molts intellectuals» (Duch,
1996, p. 76) interromp el procés natural de I’ésser huma cap a la individuacio i
I'expansié de tota la seua fortalesa.

Nietzsche vol, doncs, recuperar el lligam dionisiac entre vida i coneixement,
deixant-se dur, aprenent i enfortint-se de manera individual i no seguint les veritats



LA BASE TEORICA 53

consoladores de la ciencia que condueixen ’home cap a la massa i cap a la conse-
cuci6 dels dictamens de ’Estat (Duch, 1996, p. 76). Aquest gregarisme, segons
Nietzsche, subverteix la «veritable fortalesa de 'individu» (Duch, 1996, p. 76) a
causa de la seua dissolucié.

Per a capgirar les tendencies apollinies que s’emparen sota el marc social,
Nietzsche proposa diversos camins que cadascd, practicant la seua voluntat de
poder, pot emprendre. Entre els fonamentals destaca la musica. L'estreta relacié
entre el mite i la musica és clara en tant que «<ambdds provenen d’una esfera situ-
ada molt lluny de la dimensié apollinia, ambdés sén agents primordials per a la
transgressié del mén aparent i la superacié de la saviesa dionisiaca, ambdés justi-
fiquen Pexistencia de mén» (Duch, 1996, p. 79). S6n llenguatges mancats de car-
rega racional o de voluntat cientista, ancorats en les emocions, que necessiten temps
i algt per a ser contats o interpretats i, en definitiva, vehiculen la forga i el poder
dels sentiments humans. A Pextrem oposat d’aquesta tendencia hi havia filosofs
illustrats, com ara Kant, que defugien aquestes consideracions i fins i tot conside-
raven la musica com la més infima de les arts (Antich, 2016). «Sén expressié de la
vida en sentit tragic, elements fonamentals d’una cultura basada en 'amor a la vida
temporal» (Duch, 1996, p. 79).

2.4.2. Sigmund Freud

Freud, igual que Jung, és considerat un dels pares de la psicoanalisi. En el camp
dels mites és un teoric que intenta esbrinar quin és el paper de la «individuacié
més enlla de la psique collectiva» i alhora on queda el «subjecte organic i collectiu més
enlla de la psique individual» (Duch, 1996, p. 79). Per a tots dos, el mite és un fet
comu a totes les cultures i, per tant, cal endinsar-s’hi a consciéncia per a descobrir
«les perilloses profunditats de la psique humana» (Duch, 1996, p. 80). Tant Jung
com Freud manifestaven forca interés per la mitologia grega, perque consideraven
el mite un element cabdal per a la investigacié psiquiatrica.

Per la part que li pertoca, Freud considera que els mites reactualitzen diferents
fases i conflictes de 'experiencia humana i, per aixo, tenen una marcada funcié
«terapeutica» (Duch, 1996, p. 85) en la mesura que, seguint Duch (1996, p. 85), a
través dels mites veiem reflectida la nostra responsabilitat com a éssers adults davant
la vida i ens enfrontem als drames que desperten el nostre sentiment de culpabi-
litat (accions dolentes, estigmatitzades socialment, impudiques...). Aquests relats
colpeixen I'ésser huma i li revelen com tothom participa d’una certa <humanitat»
i «inhumanitat» de ’home respecte a ’home. Per tant, la veritat humana és una
arma de doble tall, amb actuacions tant lloables com menyspreables. El fet de co-
néixer els mites té, per una banda, efectes terapeutics, catartics, i, per I’altra, efectes
«paralitzadors i narcotitzants». En tot cas, per a Freud, conéixer el mite és una



54 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

manera de projectar-se i aprehendre els dilemes i les limitacions humanes. En
paraules de Duch:

El mite, segons Freud, mostra «una ignorancia conscient i una saviesa
inconscient». A través dels mites d’amor i de mort, el conflicte fonamental
de l'individu huma entre la vida i la mort es reactualitza en les diverses fases de
Iexisténcia humana. [...] Caproximacié a la interpretaci6 del mite d’Edip que
féu Freud en els cercles burgesos de la Viena de les acaballes del segle x1x [...]
posa en relleu com a element cabdal la recerca de la veritat sobre un mateix: «Es
tracta del drama tragic provocat per la relaci6 apassionada d’una persona amb
la veritat. La tragica imperfeccié d’Edip és la seva colera contra la seva propia
realitat» (1996, p. 85).

2.4.3. Eugen Drewermann

Eugen Drewermann posa I’accent en la funcié psiquica del mite. No lleva me-
rit a les funcions socials, etnologiques i historiques que tot mite considera, sin
que li interessa més «allo que el mite, més enlla dels localismes culturals i religiosos,
significa per a la psique humana en general» (Duch, 1996, p. 99).

El mite concentra les vivencies d’un grup ampli de persones. S’hi barregen «el
desti huma i el desti dels déus», les relacions natura-home. «Aquesta coordinacié
de ’home amb la natura externa és per al mite tan important com la reconciliaci6
amb les forces de la seua natura psiquica» (Duch, 1996, p. 101).

A través dels mites, Drewermann intenta trobar «l’artefacte terapeutic» perque
I’home, enmig d’una societat confusa i conflictiva com la que vivim, puga recon-
ciliar-se amb «si mateix, amb els altres, amb la natura i amb Déu» (Duch, 1996,
p- 102). En certa manera, el coneixement del mite permet la superacié salutifera
dels obstacles vitals com ara 'angoixa, «la desesperacié», «la presencia del mal», la
forca del desti, etc. (Duch, 1996, p. 102).

2.5. LA METAMORFOSI EN L’OBRA RODOREDIANA
2.5.1. La metamorfosi segons Rodoreda

Rodoreda va considerar la metamorfosi un element cabdal de les seues obres
i ho va manifestar en els pocs escrits en que va comentar la seua propia produccié.
El més celebre, com tothom sabra, fou el proleg a Mirall trencat, en que la mateixa
Rodoreda dedica I'apartat «Metamorfosis en els meus llibres», en el qual explicita
i comenta les metamorfosis en les novelles Aloma i La placa del Diamant i en el
recull La meva Cristina i altres contes sobre els relats de «El riu i la barca» i «La
salamandra». Per a Rodoreda, la metamorfosi és quelcom «natural». En els apartats
anteriors ja hem pogut comprovar com en el regne vegetal i animal hi ha meta-



LA BASE TEORICA 55

morfosis. En conseqiiéncia, els escriptors del segle xx les introdueixen no com un
fet fantastic provocat per un déu, sind com un fet natural, transcendent si es vol,
pero gens irreal.

La metamorfosi rodorediana entronca amb els mites palingenetics («és com
una fugida, una alliberacié») i no solament es consagra als canvis fisonomics, a «la
part material d’'una persona», sin6 també a la «metamorfosi de 'anima: que és
la veritable persona». Aixi, a grans trets, Rodoreda justifica tant les metamorfosis
més explicites del recull de relats de La meva Cristina... que nosaltres analitzarem,
com les menys tangibles (algunes metamorfosis onomastiques), que es poden apre-
ciar en Aloma i Colometa.

Bé es pot comprovar que la proposta de metamorfosi que nosaltres hem apun-
tat en apartat teoric no coincideix exactament amb la que enuncia Rodoreda. En
el nostre cas, la metamorfosi sempre va acompanyada d’un canvi fisic que, en molts
casos, trasbalsa el personatge. Ara bé, metamorfosis onomastiques o de I’anima,
sense que hi haja operat cap transformacio6 fisica, no tenen cabuda en el nostre
treball, atés que la teoria que seguim no les en considera. En aquest cas, nosaltres
entrariem a anomenar-les transformacions.

Per a parlar millor de les metamorfosis en 'obra rodorediana anirem més
enlla de les paraules de 'autora i donarem testimoni de tots els avangos que han
anat fent els investigadors sobre aquesta tematica imprescindible.

2.5.2. La metamorfosi rodorediana segons els estudiosos

Inherent a la condicié humana hi ha, com hem vist repetidament, la idea del
canvi etern, de la transformacié. «De quina manera el mateix pot esdevenir un
altre?», es demanava Pere Ardevol en Quanta, quanta guerra... Mitjancant «el fen6-
meno de la metamorfosis, de un cambio incesante de todo en todo» (Luczak, 2000,
p- 161), es pot donar cabuda a aquest prodigi. La majoria dels personatges que
analitzarem en els contes de Rodoreda, d’una manera o d’una altra, s’estavellaran
contra la realitat que tenen davant, una realitat amb moltes dimensions i, llavors,
es transformaran (Molas, 1967, p. 11).

Segons Rodoreda, tota metamorfosi és essencialment una metamorfosi de I'ani-
ma, «que és la veritable persona». Ara bé, tal com hem explicat en I'apartat «La
transformacié», nosaltres parlarem de transformacié i no de metamorfosi en sentit
estricte. En alguns casos, pero, la metamorfosi de 'anima és refor¢ada per un can-
vi fisic o de nom, cosa que demostra de manera més intensa i explicita la mutacié
de la psyché. En el cas de la metamorfosi onomastica, Luczak afirma: «La metamor-
fosis “onomdstica” parece ser muy importante para Rodoreda [...] para Rodoreda
el cambio de nombre significa una verdadera metamorfosis de la personalidad
[...]» (2000, p. 151), cosa que probablement naix del convenciment que «el nom-



56 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

bre constituye una auténtica parte del ser humano» (Luczak, 2000, p. 151), un
lligam que, en paraules de Cassirer, ens nuga misteriosament a 'originalitat de
I’esséncia. Angela, Natalia o Adria seran rebatejats al llarg de les novelles per
distints personatges que intenten constatar la seua alteritat, la seua idea d’éssers
transformats. En les primeres novelles, 'autora ja apuntava «<nombroses com-
parances entre els personatges i els animals, d’una banda, i els vegetals, d’'una
altra, de forma preferent a La plaga..., on s’esbossava ja la metamorfosi entre la
Colometa i els coloms» (Arnau, 1993, p. 249). En La plaga... i, fins i tot, en Quan-
ta, quanta guerra... el simbol (coloms i Caim) només és un simil. En els contes,
en canvi, assistirem de manera plena a la metamorfosi. En resum, en aquestes
novelles, algunes metamorfosis sén, segons la nostra proposta, transformacions
de ’anima, com és el cas de Colometa i Aloma, i shan condensat, doncs, en el
canvi onomastic.

Pero Rodoreda no es va aturar aci. Sabia del cert que els canvis podien ser molt
profunds i, per tant, significativament més tangibles. El recurs a la metamorfosi
—explicita, en forma de canvi fisic, de simbol— comenca a tenir una preséncia
cada cop més creixent en la darrera narrativa rodorediana, cosa que, segons Arnau
(1990), Luczak (2000) i Cortés (1995), s’explicaria per una inclinacié cap a allo
mitic perpetrada, en general, pels estudiosos occidentals en la segona meitat del
segle xx: «Les tres rutes de la imaginacié més freqiientment recorregudes per ’al-
ta cultura occidental» sén: «la virada a Orient, 'interes d’una part suprimida del
passat occidental i, finalment, el descobriment de la vida dels pobles denominats
primitius» (Arnau, 1990, p. 19). Alguns dels grans creadors giraren la mirada cap
al mo6n mitic. En el llibre Miralls magics (1990), Arnau comenta aquesta virada
rodorediana fent referencia a les darreres novelles (Quanta, quanta guerra... i La
mort i la primavera), pero els arguments que empra també es poden fer servir per
als contes:

Aquestes obres [...] formen una etapa que podem denominar, globalment,
«de Paltra banda del mirall», pel fet de relacionar-se amb la literatura mitico-
fantastica, amb la clara influéncia de diferents corrents esoterics: alquimia, ro-
sicrucianisme... (1990, p. 7).

Passarem, doncs, del mén quotidia i modern, representat basicament per
la ciutat on va néixer autora, una Barcelona subjecta a una evident evolucié, a
un univers etern i immutable [...]. I en fer-ho, avan¢arem des d’'un mén profa
imortal a un altre que és sagrat i etern (1990, p. 11).

Si ens fixem tnicament en les dates de publicacié de les novelles rodoredianes,
podrem constatar que la imaginacio, lligada a un intens onirisme, hi assoleix
un paper progressivament preponderant. Els universos de ficci6 esdevindran,
parallelament, més suggestius, més personals. I en ells dominaran els simbols i



LA BASE TEORICA 57

els arquetipus, mentre que personatges i escenaris seran emblematics, de manera
preferent (1990, p. 16-17).

La inclinaci6 cap a allo mitic es va manifestar, en conclusid, de manera més
evident en la darrera etapa de produccié (Luczak, 2000, p. 149). El pas cap al mite
condueix Rodoreda a la recerca de simbols i imatges. La necessitat de passar
«d’aquest estadi de la pura expressi6 a aquell en que hi hagi realitzaci6 artistica,
creacio veritable» (Arnau, 1993, p. 251) s’ha d’efectuar mitjangant la creacié d’'una
imatgeria, d’un llenguatge, d’uns simbols, que siguen capagos de comunicar 'in-
definit. Aquestes noves imatges que incorpora Rodoreda al seu mon literari «sor-
gides de la logica onirica» obrin I'obra a maltiples interpretacions, talment com
passava amb La metamorfosi de Kafka. L'obra creix. «Aquesta utilitzacié del simbol
per a comunicar I'indefinit estén una barrera d’ambigiiitat sobre 'obra que n’im-
pedeix la interpretaci6 univoca i definitiva» (Gregori, 1998, p. 297). En conclusio,
en I'analisi del corpus assistirem al desplegament espectacular d’alguns dels elements
mitics que hem anat desgranant al llarg del nostre estudi (simbol, arquetipus, mite,
metamorfosi...) i que s6n imprescindibles d’estudiar per a entendre i millorar la
nostra lectura sobre els textos d’aquesta etapa de creacid.

Quins efectes directes té aquest us del simbol, de la imatgeria i del mén mitic
en I’analisi i en la recepci6 dels contes? La metamorfosi a grans trets constitueix
un element perfecte per a vehicular la transformacié i, aixi mateix, té moltes altres
potencialitats. D’una banda, segons Arnau (1993, p. 254-255), la metamorfosi és
un simbol de renaixement — mort — resurreccié. Es a dir, esta relacionada amb els
mites palingenétics en la mesura que molts canvis de forma representen una nova
oportunitat de viure, de culminar una vida (Arnau, 1993, p. 250) o una manera
sana de ben morir. Hi ha un transit en la majoria dels contes que analitzarem entre
vida-mort i nova vida (Luczak, 2000, p. 160). Quan ens transformem fem morir
la nostra forma anterior per a passar a una nova forma amb queé possiblement
estarem més d’acord. Arnau afirma que algunes d’aquestes metamorfosis curiosa-
ment fan tornar la persona als origens purificadors, «a la recuperacié de la infancia
felic» (Arnau, 1993, p. 255).

Lligat amb la idea de la regeneraci6, hi ha el tema de l'alliberament, car en la
majoria de casos la metamorfosi es «relaciona estretament amb la mort i, sovint,
sembla un alliberament de la vida, una vida que s’acostuma a presentar com un
fracas. [...] La metamorfosi sera una deslliuranca, sovint lligada a la recuperacié de
la infantesa» (Arnau, 1992, p. 99). Aquesta proposta queda confirmada per la matei-
xa autora, com recorda Gregori: «El sentit de la metamorfosi en la seua obra és per
a 'autora el deslliurament: “Jo he fet servir el tema de la metamorfosi com una fu-
gida, com una alliberacié dels meus personatges. I meva”» (1998, p. 288). En defini-
tiva, la metamorfosi permet alliberar els individus d’una existencia tragica.



58 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

En aquest sentit, Arnau apunta que la metamorfosi com a eina de canvi davant
el desencis existencial huma té unes arrels fondes en el gnosticisme, car aquest mo-
viment esta basat en una visi6 pessimista de la relaci6 entre 'home i el mén que
provoca en ’home un sentiment d’estranyesa davant del mén, un no saber-se i no
trobar-s’hi: «La idea obsessiva en Kafka de la metamorfosi tradueix una angoixa que
es pot relacionar amb el gnosticisme» (Arnau, 1990, p. 41), i que es pot traduir en
ambdds casos en la reproduccid freqiient dels personatges en animals, és a dir, en la
seua deshumanitzacio total: «[...] la metamorfosi, el terror de caure en ’animalitat
responen en Kafka a un pensament inconscientment gnostic, que potser li va arribar
através [...] d’'unaidea, la de 'home que en qualsevol moment pot morir i, segons
quins merits passats, renéixer angel o animal» (Arnau, 1990, p. 41).

A més a més, la metamorfosi constitueix una experiéncia total perque ens
permet esdevenir qualsevol criatura, pensament, anima, vegetal, etc., que hi ha al
moén. La metamorfosi lliga amb una experieéncia total de la vida, posa en contacte
el mén conscient amb 'inconscient, allo real, amb allo imaginat.. ., adapta, doncs,
les dues cares de la realitat i s’ajusta a 'ordre mitic del mén (Luczak, 2000, p. 150).
Luczak afirma la idea segiient i hi insisteix amb el suport de les tesis d’Ernst Cas-
sirer en el seu llibre Antropologia filoséfica. Introduccion a una filosofia de la cultura
(1963):

Esa manera de aprehender el mundo implica la posibilidad de la metamor-
fosis: de pasar de una forma concreta a otra en el seno de los reinos humano,
animal y vegetal, sin que ninguna frontera impida el paso de un dambito a otro:
«Nada posee una forma definida, invariable, estdtica; mediante una metamorfosis
stibita, cualquier cosa se puede convertir en cualquier cosa. Si existe algun rasgo
caracteristico y sobresaliente del mundo mitico, alguna ley que lo gobierna, es
ésta la de la metamorfosis» (2000, p. 150).

Com conclou Cortés:

Aquesta és la idea: la metamorfosi com a procés de recerca fins a la unitat
ontologica desitjada, per a l'alliberament de Pexisteéncia terrenal i 'assoliment
de lestat infinit (1995, p. 85).

Aquesta dialectica constant en qué es mou el tema de la metamorfosi entron-
ca amb dos elements clau de la narrativa rodorediana: la mort i el renaixement.
S6n conceptes relacionats amb els elements aigua i vegetacid:

La metamorfosi acostuma a produir-se en dues substancies lligades estre-
tament a la produccié de Merce Rodoreda [...] que simbolitzen la mort i el
renaixement: 'aigua i la vegetaci6 (Arnau, 1992, p. 100).



LA BASE TEORICA 59

La vinculacié del procés de transformacié a la natura, molt subratllada en
Rodoreda [...] remet a la metamorfosi mitologica com a expressié de la profunda
relacié existent entre '’home i 'ordre natural (Gregori, 1998, p. 289).

En conclusid, desig de transformacié, mén mitic, regeneracié, mort, vida, des-
concert, gnosticisme, experiencia total, animalitat, mén oniric, aigua i vegetacio,
entre d’altres, sén les columnes que sostenen aquest edifici majestuds que consti-
tueix la narrativa breu rodorediana, concretament la que esta lligada amb el mite
de la metamorfosi. Anar copsant-los, desgranant-los i interpretant-los en cada
conte sera, d’ara endavant, la tasca que ens ocupara.






3. Elrecull La meva Cristina i altres contes

La meva Cristina i altres contes (1967) fou el segon recull de relats que publica
Rodoreda, després de Vint-i-dos contes (1958) i abans de Semblava de seda i altres
contes (1978). Forma un conjunt bastant homogeni amb setze narracions, de les
quals huit han estat, segons alguns estudiosos, classificades com a relats de meta-
morfosi. Aci tenim una taula que illustra en quins contes, segons quins autors, es
produiria el fenomen:

Joaquim Carme Barbara Laura Bolo

Molas Arnau Luczak

(1967) (1993) (2000)
«Una carta»
«FEl riu i la barca» X X X X
«La salamandra» X X X X
«La meva Cristina» X X X X
«Una fulla de gerani blanc» X X X
«La sala de les nines» X X X?
«El senyor i la lluna» X X X X2
«La gallina» X X X?




62 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Com veiem, la majoria d’investigadors coincideixen en la tria, tot i que hi ha
algunes divergencies que explicarem a continuacio.

Tal com podem veure a partir de la taula, nosaltres no hem considerat en cap
cas el conte «Una carta» com a relat de metamorfosi, com si que ho han fet Molas
(1967) i Arnau (1993). Per a ells, en «Una carta» es produeix una metamorfosi de
la dona en bruixa. Tot i que, certament, al final ella creu que és una bruixa, «Em
penso que soc bruixa» (Rodoreda, 2009, p. 191), nosaltres no tenim prou indicis
de transformaci¢ fisiologica per a afirmar que som davant d’una metamorfosi, fins
i tot podriem arribar a pensar que no és bruixa de nova planta, sindé que ho ha
estat ara i sempre.

Recordem que el sentit primari de metamorfosi es basa en un canvi de forma,
cosa que en cap moment s’entreveu en el relat. A més a més, 'autodenominacié
de bruixa sembla —segons interpretem nosaltres— una apellacié conscient al seu
estat. La dona, que d’un temps enca pateix d’allucinacions, és conscient que les
visions que té no s6n propies d’un ésser corrent i, per tant, s’aixopluga sota 'ar-
quetipus de bruixa per a donar un refugi, un cos, a la seua manera de ser. Uapellatiu
bruixa abraga molts significats. En aquest context, una dona que té una visi6 de la
realitat trastocada, magica.

En qualsevol cas, 'ambigiiitat que generen aquestes classificacions demostra
la riquesa i el ventall de recursos de que disposava Rodoreda a I’hora de plasmar
de manera forca imaginativa i poetica els canvis i evolucié dels personatges.

Destriat aquest conte de la selecci6 general, ja podem afirmar quins contes
analitzarem al llarg dels punts segiients. Son: «El riu i la barca», «La salamandra»,
«La meva Cristina», «Una fulla de gerani blanc», «La sala de les nines», «El senyor
ilalluna» i «La gallina». Tots aquests relats ens transportaran a escenaris fantastics,
a uns espais on el cosmos és viu, farcits d’'unes imatges i d’uns simbols que con-
necten amb la tradicié simbolica occidental. S6n uns simbols que desvelen multi-
ples interpretacions en 'inconscient collectiu: la mar, la lluna, els quatre elements
naturals (aigua, terra, aire i foc), alguns animals com el gat, la salamandra, la ga-
llina i la balena, etc.

Els personatges que viuran aquestes experiencies cosmiques, misterioses, «sén
éssers que viuen una mica al marge de la vida i, a la llarga, s’estavellen contra la rea-
litat que tenen al davant» (Molas, 1967, p. 11). Amb la metamorfosi, els éssers can-
viaran la seua condicié i estaran capacitats per a un nou rumb de la seua existéncia.

Hi haura, a més, un pes notable de la vegetaci6 a través d’arbres emblematics
com els salzes i els joncs, o a través de flors com ara el gerani. En darrer lloc, hi
apareixeran unes figures misterioses que ens despertaran unes sensacions molt
inquietants: les nines, que sdn un joguet estés arreu de totes les cultures i que, com
veurem, han acabat aixecant reaccions profundes de rebuig i de por en nombrosos
humans. Ja sén gairebé un simbol.



EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES 63

Cadascun d’aquests simbols, i molts altres que encara no s’han anomenat,
seran estudiats ampliament en cada conte i es relacionaran amb el tipus de meta-
morfosi i de mite que Rodoreda hi planteja.

El nostre estudi es fonamentara al voltant de tres punts que constitueixen I’es-
tructura d’analisi basica. Es fara en cada relat una mena de presentacid, sinopsi o
introduccié del conte amb les dades basiques sobre el seu contingut. Parlarem, aix{
mateix, de la metamorfosi que s’hi duu a terme i se n’analitzaran els simbols prin-
cipals. A més, per arredonir la comprensi6 global del text, decidirem a quin tipus
de mite de metamorfosi pertany el conte. Cadascun d’aquests punts tenen una
llargaria i un desenvolupament particulars en cada relat atenent la importancia
que s’hi dona. Els contes «La sala de les nines», «El senyor i la lluna» i «La gallina»
rebran un tractament diferent, atés que, com veurem, no encaixen de manera cla-
ra amb la definici6 que hem donat de metamorfosi. A causa d’aquesta ambigiiitat
técnica, alguns dels punts d’analisi anteriors estan més limitats o practicament sén
impossibles d’analitzar perque ens manquen referents. Aixi, per exemple, en el
conte «La gallina» s’'incideix en gairebé tots els apartats, pero sense desglossar-los
en punts diferents perqué no admeten un desenvolupament tan prolix. En «El
senyor ila lluna», el mite de la metamorfosi no és possible de deduir a partir de les
anades i vingudes de '’home a la lluna i, per tant, no el diferenciarem com a epigraf.
En el conte «La sala de les nines», tot i que si que es desglossara en un apartat, el
mite de la metamorfosi, de nou, presentara problemes d’interpretacié a causa de
la manca de referents al voltant del procés de metamorfosi.

A més a més, hem volgut afegir dos epigrafs fora de I'analisi de cada conte. Es
tracta de 'estudi de la veu narrativa («L’aparell transmissor de la informacié») i
d’un apunt breu sobre un tema que plana al voltant de tres contes del corpus: la
violeéncia perpetrada contra la dona («La dona com a victima»). S6n dues coorde-
nades que tenen un patré semblant en els relats i que, per aixo, hem convingut de
condensar en un apartat a banda per tal de fer la lectura del text més agil i estruc-
turada.






4, Fls contes amb metamorfosi

4.1. «ELRIUILA BARCA»
4.1.1. Sinopsi

«El riu i la barca» narra la historia d’'un home enamorat de 'aigua. Des de
petit Patraccié que sent per tot el que és relatiu a I’aigua dolca el fascina: aigua
de la pluja, la del riu, «I’aigua de primavera, ’aigua amb joncs» (Rodoreda, 2009,
p- 228), «l’aigua poc profunda» (Rodoreda, 2009, p. 228).

Mentre és a casa d’'un amics («M’havien invitat a passar el final de setmana a
la seva finca» [Rodoreda, 2009, p. 228]), ’home, de bon demati, s’aixeca empés per
una forta atraccié cap a l'aigua. Aquest trenc d’alba despunta indicis de naixement
interior. Uhome s’allunya de la casa i es dirigeix cap al riu en un passatge farcit
d’elements naturals mitics: el bosc, els salzes, les garses amb plomatge blau, el riu
entre els joncs, el raig de sol que travessa I’aigua, les boles de color de foc... En
arribar a la vora del riu troba una barca, entra dins les aigiies estancades, s’hi sub-
mergeix i finalment hi munta. Laigua del riu li sembla «feixuga» i el nostre prota-
gonista tindra dificultats per a fer moure els rems.

Llavors s’enceta un instant magic en que 'espai pren la iniciativa —de mane-
ra gairebé humana «de I'aigua pujava un respir que m’abaltia» (Rodoreda, 2009,
P. 229)— en el procés que canviara el protagonista (metamorfosi). Chome comen-
¢a a tenir simptomes estranys («una febre insolita em desdibuixava tot el que sen-
tia» [Rodoreda, 2009, p. 230]). Laigua i 'espai 'oprimeixen, ja no pot remar i sha
de deixar dur. La barca no pot passar entre riba i riba i el protagonista, a qui ja li
costa respirar (perque esta a punt de passar d’'un medi a un altre, igual que el fetus
abans de naixer), ha de «foradar-la» (trencament d’aigties) i llancar-se a 'aigua.
De mica en mica, va prenent consciencia de les transformacions que hi ha en el seu
cos: «M’havien sortit uns ventalls espinosos a cada banda del pit, i al mig, un pec-



66 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

toral d’escata», «un alot membranés» (Rodoreda, 2009, p. 230). Es la culminacio,
la mort-renaixement, el protagonista ha esdevingut peix:

El protagonista del conte «El riu i la barca» viu obsedit per 'aigua d’enca
d’una infantesa que no vol abandonar. Cridat per I’aigua, com ho fou Narcis,
esdevé peix i submergit per sempre més en l'aigua, tot esdevé «fresc i facil. Divi.
M’havia tornat peix» (Arnau, 1992, p. 100).

4.1.2. Metamorfosi

En «El riu i la barca» assistim a una metamorfosi d’'un home en peix. El pes del
paisatge i de la natura és cabdal en aquesta conversio, ja que, com apuntava Gre-
gori (1998, p. 289), «el paisatge actua com un espai uteri». De fet, el nostre prota-
gonista adquireix la seua autentica identitat, la seua carta de naixement, a través
de la metamorfosi. De petit ja demostra una mena de predisposicié a fer-se peix.
Hi trobem algun senyal, alguna connexio entre ell i 'aigua. Vessa alegria en ser prop
d’aquest element: «Tothom sabia que m’agradava I'aigua», «quan em banyaven reia;
i[...] quan m’escorrien I'esponja per sobre obria la boca com un peix» (Rodoreda,
2009, p. 228). Aquesta preciosa analepsi ens marca I’afinitat que sentia des d’infant
pel medi aquatic.

La metamorfosi, en aquest relat, s’esdevé just al final. Un cop metamorfosat,
s’acaba la historia. Per a ’home, metamorfosar-se implica una animalitzacié vol-
guda i, de fet, desitjada; per tant, la metamorfosi representa un ascens en la condi-
cid de la persona, un deslliurament. Mitjangant la metamorfosi el nostre protago-
nista pateix una transformacié que el fa morir i renaixer, com ell mateix apunta
(«una naixenca», «aquella mort»), en un nou cos de peix, el qual sembla el seu
estat cobejat.

L’home transformat en peix no sabem ben bé com viura. No podem estudiar
les sensacions que es desperten després de la metamorfosi, atés que, a diferéncia
d’altres relats com el de «La salamandra», la metamorfosi s’hi efectua al final. Per
contra, com que en «El riu i la barca» el que passa després no és rellevant, s’in-
cideix, en canvi, en cada pas de la transformacié. Es descriuen amb minuciositat
tant els sentiments («en comptes d’alegrar-me, aquella baralla de transparencies
a la boca de 'ombra em punxava una mica el cor: era com si alguna cosa em
digués adéu», «dintre meu alguna cosa comengava a canviar», «vaig sentir que
tot el cos se’m nuava», «recordava només la nina amb el cap esberlat» [Rodoreda,
2009, p. 230]), com el procés de canvi («I el meu respir era curt i dificil. Em va
semblar que els ulls se m’embotornaven i que no els podia tancar», «vaig fer una
extremitud i amb els peus vaig foradar la barca que semblava que s’hagués tornat
de fang. Sentia una pressi6 terrible a cada costat del coll», «M’havien sortit uns



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 67

ventalls espinosos a cada banda del pit i, al mig, un pectoral d’escata» [Rodore-
da, 2009, p. 230]).

Hem dit que en el cas de «El riu i la barca» 'espai esdevé crucial, perque és
precisament a partir de 'estancament de les aigiies, de 'ofec de 'aire, de 'espessor
de les fulles, que el nostre protagonista deixa de remar, deixa d’alenar i d’esme es
deixa dur per on el paisatge el condueix. La seua tltima voluntat («si li agrada
remar») s’interromp en el moment en que el mateix espai ’esta preparant per al
canvi: «Alguna cosa del fons es menjava la fusta i se m’enduia sense gens d’esfor¢»
(Rodoreda, 2009, p. 230). Tot acaba perdent la seua forma i la percepcié del mén
ja només es basa en els colors, una avantsala cap a un nou mén: «no es veia ni un
dit de terra ni un clap de sol. Tot era verd i negre, i el riu s’estrenyia», «Va caure
una ploma blanca i va quedar plana damunt l'aigua que n’hi havia reflectida. Els
arbres ja no eren arbres i les fulles ja no eren fulles» (Rodoreda, 2009, p. 230).

Un cop Pentorn comenga a desfigurar-se, el protagonista té I'altim record,

“altima fixaci6 a que havia parat esment abans de pujar a la barca (la nina) i llavors
comenga el terrabastall de canvis. Igual que li ocorrera al mariner de «La meva
Cristina», el canvi de medi li afectara en primer lloc la respiracid, «el meu respir
era curt i dificil» (Rodoreda, 2009, p. 230) (com també ocorre als infants que dei-
xen de prendre 'oxigen a través del liquid amniotic i fan la primera alenada pul-
monar), després li afectara la vista: «<Em va semblar que els ulls se m’embotornaven
i que no els podia tancar» (Rodoreda, 2009, p. 230) (novament, tenim un paral-
lelisme amb els nounats). Tot esta preparat perque es duga a terme la «naixenga»:
Iespai, les ombres estan a I’«espera», com ell mateix intueix. Trobem, encara, una
mica de resisténcia, de no voler canviar d’ecosistema, una certa por que, malgrat
tot, no té retorn perque «el meu ofec» empeny la barca. En el moment que ja no
pot respirar «gens», com en el trencament de la placenta, ’home forada la barca i
sent una gran pressio pel canvi de medi. I com aquella frase feta que diu «venim
sols al mdn i sols ens n’anirem», el protagonista afirma «estava sol amb aquella
mort». Al relat ell ho percep com una mort de la vida anterior, tot i que nosaltres
parlarem més aviat d’un renaixement, un passatge. Per aixo, tot seguit parlarem de
mite palingenetic.

Finalment, gracies al sacrifici (igual que el que patira el mariner de «La meva
Cristina») i al dolor («vertigen», «dolorosament»), ’'home enceta una nova vida
més plena i satisfactoria, com un nadé que ho troba tot nou i que és, per aixo0,
innocent i pur: «Innocent, vaig comengcar a nedar. Tot era fresc i facil. Divi. M ha-
via tornat peix i ho vaig ser durant molts anys» (Rodoreda, 2009, p. 230).

Subscrivim les paraules de Gregori com a sintesi de tot el procés analitzat:

El conte és la cronica d’un naixement [...] en el qual, com en un part,
I'angoixa i el dolor de la transicié donen pas a una nova condicié, millor i, so-



68 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

bretot, més propia. El personatge adquireix la seua auténtica identitat a través
de la metamorfosi. La metamorfosi apareix, aix{, com un procés natural, en qué
el paisatge actua com un espai uteri, els peus que foraden la barca figuren el
trencament d’aigiies i els primers moviments dins el riu, ja peix, son el parallel
de la primera alenada del nad6 (1998, p. 289).

4.1.3. Simbols

Comencarem pel simbol del peix. Chevalier i Gheerbrant (1982) i Arnau (1993)
coincideixen a dir que el peix «s’associa al naixement o a la restauracié ciclica»
(Arnau, 1993, p. 255). Per a Rodoreda el pes de la tradicié biblica no degué passar
inadvertit i, com tothom sap, el cristia naix de I'aigua com els peixos. En el cris-
tianisme, el baptisme es dona per immersié en I'aigua, instrument de regeneracio.
Jung confirma aquesta idea quan afirma que la capacitat d’engendrar fa que l'aigua
adquirisca unes qualitats divines o magiques, «la projection de I'imago maternelle
sur I'eau confere a cette derniére une série de qualités divines ou magiques, telles
qu’elles sont propres a la mere» (Jung, 2015, p. 366). El peix, segons Chevalier i
Gheerbrant (1982, p. 894), en la iconografia dels pobles indoeuropeus, era emble-
ma de fecunditat i saviesa, metafores de la pregonesa i la profunditat de 'ocea. De
'aigua dolga, que és la que s’estima més el protagonista, 'aigua dels llacs, dels rius
i de la pluja, s’inunda la terra, es fertilitza i dona aliment a tots els éssers vius. La
simbologia del peix, com a font de vida i de regeneracid, refor¢a la nostra tesi: a
«El riu i la barca» es desplega un mite palingenetic meravellds.

El fet d’haver parlat del peix i de la seua simbologia ens duu irremeiablement
a parlar de I'element aigua, leitmotiv for¢a repetit en el conte.

Tant aigua, com la terra, el foc i 'aire tenen cabuda en aquest petit conte. Ara
bé, la primera, I’aigua, té una aparicié molt superior a la resta. No debades s’es-
menta devora trenta vegades. La simbologia de 'aigua és inabastable, com s’apun-
ta en el diccionari de simbols de Chevalier i Gheerbrant (1982) i en els estudis de
Cortés (1995) i Arnau (1990) sobre I'impacte dels quatre elements en 'obra rodo-
rediana. Tot i que Arnau i Cortés estudien fonamentalment La mort i la primavera
i Quanta, quanta guerra. .., alguns dels apunts que hi fan son reveladors també per
al nostre relat: «La pluja pot reflectir la simpatia cosmica existent entre el cel i la
terra, I'estret lligam entre macrocosmos (Univers) i microcosmos (home)» (Arnau,
1990, p. 55). De fet, notem que, en el conte, el moment de la pluja deixa suspes el
protagonista en un goig inefable, en una comunié amb la natura tnica en que
s’adona que la pluja no només connecta amb ell, sind que és «I’aigua que omplia
les fonts», aixo és, I'element que dona vida a la Terra:

La primera sensaci6 viva de la pluja la vaig tenir a la torre on passavem els
estius. Una nit va ploure sense parar i jo em vaig llevar a mirar 'aigua. La fosca



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 69

m’esporuguia, pero vaig sortir a la terrassa, em vaig estirar a terra, la pluja em
queia a la boca, jo bevia, i la por em va passar. Aquella aigua era 'aigua que om-
plia les fonts, pensava. I cada dia amb una canya burxava la font perque I'aigua
se li acabés de pressa i demanés més pluja als ndvols (Rodoreda, 2009, p. 228).

Com hem dit abans, el peix s’associa a la fecunditat i la saviesa —cosa que
comparteix amb I'aigua—, aixi com també al naixement o a la restauracio ciclica:
«Laigua i la terra assoleixen un paper decisiu en aquest univers de ficcid, en pro-
clamar-ne d’'una manera simbolica i emblematica, el tema central; la mort, lligada
estretament al renaixement» (Arnau, 1990, p. 48). Aquesta idea extreta del llibre
La mort i la primavera sembla bastant aplicable a «El riu i la barca», ja que I'aigua
és la font de mort i de renaixement. En resum, «els significats simbolics de 'aigua es
redueixen a tres temes dominants: font de vida, mitja de purificacid, centre de
regeneraciéo» (Arnau, 1993, p. 255).

Els altres elements que també hi apareixen son el foc i l’aire. Es fa allusi6 al
foc quan apareix per darrere la barca, quan el protagonista arriba al riu com una
mena d’aureola: «vaig trobar la barca darrera d’'un matoll esquitxat de boles de
color de foc, com un incendi glagat» (Rodoreda, 2009, p. 228). El foc illumina
I'escena igual que el sol: «<Més enlla hi devia haver flors amb foc a la galta, el sol
a banda i banda devia batre la terra» (Rodoreda, 2009, p. 229). Es Pelement més
sacralitzat per part dels humans, possiblement perque és una de les seues con-
questes més lloables. En el gnosticisme, «el foc ha estat considerat un element
sagrat, simbol de la veritat i del coneixement» (Arnau, 1990, p. 80). Recordem
que el coneixement i la paraula de Déu van illuminar els apostols mitjancant les
llengiies de foc que davallaren en la Pentecosta. Aixi, Déu els va ensenyar la ve-
ritat per a saber i escampar la seua paraula arreu del mén. Rodoreda, en aquest
conte, fa servir ’element foc com a preludi, com a simptoma de la saviesa i la
naixenca que rebra tot seguit ’home.

Laire apareix com un element que fa basarda en el moment de la metamorfo-
si perque Iassimilaci6 de l'aire o de I'oxigen en els humans i en els peixos és logi-
cament distinta: «Obria la boca tant com podia per fer-li passar un fil d’aire, pero
laire s’havia espessit i la boca se m’esquingava pels costats» (Rodoreda, 2009,
p- 230). U'ésser canvia d’'un medi aeri a un d’aquatic i 'adquisicié d’oxigen forgo-
sament ha de canviar. Tal com hem explicat més amunt, els parallelismes entre la
respiraci6 de ’home i la del nounat sén evidents.

En La mort i la primavera, Arnau (1990, p. 74) associa I’aire amb DPesperit.
Nosaltres creiem que hi ha una alteraci6 de 'esperit de 'home a causa del canvi de
forma i, seguint aquest fil argumental, podriem pensar que ’'anima —en forma
d’aire— és el primer que es trasbalsa i s’agita (la respiracié). Aquest apunt el deixem,
pero, obert a altres interpretacions. En definitiva, el que si que és clar és que laire



70 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

és un element fonamental per a la vida (fisiologicament) i que ben aviat es veura
afectat pel canvi de cos.

4.1.4. La metamorfosi com a mite palingenétic

Parlem d’un mite palingenetic o de renaixement: «Aqui la metamorfosi és felig
perque és la logica resoluci6 d’una passi6 abassegadora d’aigua. [...] El final és una
mort-renaixement» (Arnau, 1993, p. 254-255). Un retorn, en certa manera, a la
infancia, que era ’época en que ell podia desenvolupar-se com a peix i viure sense
constrenyiments el seu deler per 'aigua. El nostre protagonista sembla renunciar
a la vida anterior i abocar-se molt decidit a una de nova (passant per una petita
mort), quan, de sobte, deixa els seus, un cap de setmana d’esbarjo, i a punta de dia,
ben ferm i resolut, decideix llangar-se a viure una altra vida més afi als seus desit-
jos d’aigua. Per tot aix0, no tenim dubte que «El riu i la barca» s’adscriu al tipus de
mites palingenetics.

4.2, «LA SALAMANDRA»
4.2.1. Sinopsi

«La salamandra» és la historia d’'una xica que és sorpresa per un xic a la vora
de Pestany. Alla s’emmirallen, s’enamoren i mantenen relacions fins que la dona
del xic els enxampa. Una vegada el secret transcendeix a ’'ambit social, la xica és
estigmatitzada i culpabilitzada per 'adulteri comés. El seu castic es materialitza en
forma de persecucié constant, ostracisme, rebuig, acusacions de bruixa i, finalment,
en la crema a la foguera.

El relat no s’acaba aci i les desigualtats entre el jove i la jove s’accentuen. Men-
tre ella és mortificada, ell és un home lliure i privilegiat, estimat encara més per la
muller. La tortura de la xica no expia amb la crema, ja que llavors es produira el fet
magic: la metamorfosi. La jove esdevindra salamandra i continuara estimant 'amant
ianant-li al darrere fins que deixara de ser una bestiola anonima i amagada, i llavors
sera perseguida de nou i ferida a la poteta per la muller del seu amant i per la xi-
calla del poble.

Sense descans, la salamandra fugira al bosc per buscar la pau, pero tampoc no
la hi trobara. Les anguiles del llac la veuran indefensa, amb la poteta trencada, i
s’aprofitaran també de la seua vulnerabilitat. Veient que tant el mén animal (al qual
pertany en cos) com el mén dels humans (al qual pertany en anima) li infringeixen
una violencia brutal i un rebuig patent, la salamandra es veura sola, mutilada i
escindida entre aquestes dues condicions existencials, a les quals no sap ben bé si
adscriure’s, perque cap de les dues no es mostra tolerant amb ella.



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 71

4.2.2. Metamorfosi

La historia de la xica-salamandra comenga a I’estany on primerament es veura
reflectida tota sola i després també contemplara el seu amant. Envoltada del salze
i de 'aigua, la xica descobrira Ialteritat a través del rostre del jove. L'amor, com
ocorre sovint, posara en joc la seua subjectivitat.

La segona vegada que ell s’acosta a ella es produira I'encontre sexual, no man-
cat d’una certa violencia. Llavors ella 'acceptara, amb dubtes, i li preguntara en tot
moment pel parer de la seua dona. La xica és des d’aquest moment conscient que
travessara una barrera perillosa. La muller del marit, que representa la moral pa-
triarcal i matrimonial, els descobrira i, lluny de renyar el marit, culpabilitzara i
insultara la xica. Bruixa, en sera Papellatiu. Des de llavors, la xica no sera tractada
com una dona més de la comunitat, sin6 que sera apartada i escarmentada per tots,
per una eterna culpa que ens afecta, des de 'expulsi6 del paradis:

When he accosts her in the same way the next evening, she inquires, “And
your wife?”, to which he replies that she is his wife, assuring her, “Only you”.
With this promise she accepts him, even though they are immediately afterward
discovered by the wife who offers no word of reproach to the man but calls the
girl a witch (Pérez, 1987, p. 193).

Les conseqtiencies d’haver comés I'adulteri, d’haver amat carnalment, s6n des-
proporcionades. A partir de llavors la xica rebra com a castic 'ostracisme, la crema
publica i el rebuig social, i sera constantment turmentada per humans i animals:

The adulteress is left alone to pay the price of ostracism, public disgrace and
official punishment [...] she is also accused of witchcraft (Pérez, 1987, p. 193).

A partir del moment de ’acusaci6, la protagonista viura la incomunicacio i
Pagressi6 collectives (Balaguer, 1998, p. 446).

Aquest cinisme és el que s’anomena doble moral patriarcal: el que serveix i és
tolerable per a uns, és, en canvi, punible per als altres. Després d’haver comés el
mateix acte, la dona, per una banda, sera acusada, estara sola, menyspreada i
rebutjada, i 'home, per altra, n’eixira privilegiat, airés i acompanyat de tota la
comunitat. Ningu no el reprova: «Rodoreda is indicting the double standard of
morality, as well as any society which tolerates adulterous or extramarital relation-
ships for the man but does not accept the same conduct by a woman» (Pérez,
1987, p. 194).

Sense respectar cap tipus de dret huma a la defensa i a la integritat fisica, els
homes del poble van fins a sa casa, la trauen, la lliguen de mans i li arromanguen
la faldilla. Després la porten fins a la plaga, lloc public per excellencia, per procedir



72 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

ala crema i execucid, en un ritual macabre en que tothom participa, per exemple,
cantant «la cang¢é de la bruixa cremadan.

La metamorfosi constitueix per a la xica un sacrifici que ha de suportar no per
haver comés cap falta, sind per la intransigencia de la comunitat, que no accepta
un individu lliure i diferent, més encara si es tracta d’'una dona. Aixi, igual que
molts innocents, la xica sera cremada i llavors es produira la metamorfosi en sala-
mandra. Un ésser que, segons la tradicié classica, és capag de suportar i alimentar-se
del foc. Mitjangant aquesta transformacié magica, la xica sobreviura —en anima,
pero no pas en cos— a la mort irremeiable que 'espera.

El canvi, pero, no l'allibera de sentir el flagell del dolor i 'engany de ’'amant.
La condicié animal la fa més vulnerable. Ara ha d’adaptar-se a ser un ésser petit
que s’arrossega per terra. No ens podem equivocar, com diu Balaguer, «el canvi en
la protagonista» és un «signe de degradacié» (Balaguer, 1998, p. 449). Lanimalit-
zacié constitueix, doncs, una degradacio de la seua condicié humana: «The physi-
cal change to a lower animal, one which must crawl on its belly and live in the mire»
(Pérez, 1987, p. 195).

Amb la mort i el renaixement, la salamandra busca de nou el caliu de ’amant,
pero ell mai més no s’adonara d’ella. Feta bestiola, pot continuar estimant-lo i vivint
de les seues engrunes. Torturant-se cada cop que el veu o el sent diariament davall del
1lit. La salamandra continua abocada al suplici de 'amor passié: «Driven nearly insane
by pain and fear, she metamorphoses into a salamander, and takes refuge in her lover’s
house so she can continue to adore him from under the bed» (Pérez, 1987, p. 192).

Aquest maltractament psicologic de qué no pot fugir estressa la salamandra i
la fa viure entre dos mons: la casa de 'amant i el seu medi natural (el llot i estany).
Ella resta a 'espera d’algun canvi que no arribara. La hipocresia de 'amant, 'engany,
la tortura fisica i psicologica..., tot plegat és un preu massa car que pagara per la
seua gosadia.

Després de tot aquest desplegament de violencia, després de la metamorfosi
alliberadora i alhora torturant, on queden els sentiments de la salamandra? Cer-
tament, a través de les seues intervencions, ens costa pensar si la metamorfosi ha
significat un ascens o una degradacid, perque els sentiments sén presentats de
manera molt sumaria, gairebé laconica. Uamor, per a la salamandra, esta lligat amb
la fatalitat (Balaguer, 1998, p. 455) i és una relaci6 de forces oposades: des de la
tendresa insatisfeta fins a la realitzacié amorosa. Es cert que el fet d’esdevenir sa-
lamandra no lleva a la protagonista la capacitat de sentir. Ara bé, la xica, en haver
esdevingut salamandra, alterara la seua perspectiva sobre els fets, i no ens els rela-
tara amb la lucidesa que pertocaria. La logica dels esdeveniments és I'tinic recurs
que ens pot ajudar a pensar com se sent. Els pensaments que ens sén transmesos
des d’aleshores sén els de panic a causa de la seua vulnerabilitat fisica (bé quan la
dona la burxa, quan els xics li tiren canyes o quan les anguiles li piquen la poteta).



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 73

En resum, de la metamorfosi xica-salamandra es dedueixen les conclusions
seglients. En primer lloc, la metamorfosi no implica un ascens de la condicié ni
dels drets de la xica, ans al contrari, representa una animalitzaci6, una vulnera-
bilitat més gran de la seua integritat fisica i un rebuig i oblit per part de 'amant.
En segon lloc, la condicié de bruixa és un preludi que servira com a acusacié
particular de la muller davant de tota la comunitat. En aquest cas, la condici6 de
bruixa com a simbol de dona lliure i de relacié extramatrimonial i carnal sera la
culpa que portara la xica a la crema de la foguera. En tercer lloc, la metamorfosi
no allibera la xica del turment, de la persecucid, ni de la indiferéncia del poble i
de ’home. De fet, en qualitat de salamandra haura de patir els castics i els sacri-
ficis que li pertoquen com a animal (la falta de respecte dels humans, la seua
violéncia injustificada, la superioritat d’altres espécies animals, etc.). En quart i
darrer lloc, la salamandra, tot i que sabem que manté la condicié animica de
dona, és un animal perdut i escindit. En el pitjor dels casos, després de tot ’hor-
ror viscut, el lector haura de deduir els sentiments de 'animal6 perque «the tone
of the salamander is completely matter-of-fact, understated, almost impersonal,
with no reference to her sentiments and little if any to her physical pain» (Pérez,
1987, p. 195). De la successié de fets es desprén que la salamandra passara de la
passivitat a la impotencia i finalment acceptara resignada la seua situacié (Bala-
guer, 1998, p. 448-449).

4.2.3. Simbols

El simbol per excelléncia d’aquest relat és la salamandra, I’ésser en qui es me-
tamorfosa la xica. Al voltant d’aquest simbol s’hi relacionen 'element foc —I’aliment
de la salamandra—, element aigua i 'element terra, que formen part de 'ecosis-
tema natural dels amfibis. Indagarem no solament aquests elements, sin6 també
la figura arquetipica de la bruixa i, per acabar, parlarem del salze, un motiu que
apareix al relat almenys deu vegades i que, per la riquesa simbolica que té, no podem
menysprear.

La salamandra és una criatura que, segons la majoria de fonts, no té més no-
driment que l'element foc. Segons els bestiaris medievals, la salamandra «viu so-
lament del foc» (Bestiari, 2010, p. 65) i representa dues menes de gent. Per una
banda, aquells que han estat illuminats pel foc purificador, talment els apostols
amb I'Esperit Sant; per laltra, fa allusi6 a la mena de gent que es deixa portar pel
foc de la carn, de la concupiscencia:

Per la salamandra, que viu solament del foc, podem entendre dues menes
de gent. Una és aquella que esta inflamada per 'amor de I’Esperit Sant, de la
mateixa manera com nostre Senyor Déu inflama els apostols amb I'Esperit Sant,



74 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

com si fos amb llengties de foc, el dia de la Pentecosta [...]. Laltra mena és la
d’aquells que s6n luxuriosos i ardents de ’'amor carnal (Bestiari, 2010, p. 65).

Seguint aquesta iconografia medieval, les persones que creuen en Déu cremen
«per ’'amor de PEsperit Sant» (Bestiari, 2010, p. 67); en canvi, les xiques com la del
nostre relat cremen a la terra—en una foguera— per amor carnal. La salamandra
és un animal capag de resistir i alimentar-se del foc, ra6 per la qual Rodoreda I’es-
cull per a metamorfosar-se en la xica mentre crema. La salamandra, doncs, esde-
vindra I'inic animal que suportara I'escalfor del foc i evitara la mort de la xica: «[la
salamandra és] capable de vivre dans le feu sans y étre consumé» (Chevalier i
Gheerbrant, 1982, p. 974).

Per als alquimistes, la salamandra s’identifica amb el color roig, amb el sofre
incombustible. Tant la salamandra com el fenix es relacionen amb el foc i el sofre:
I'una perque se’n nodreix, I’altre perque renaix de les seues cendres (Chevalier i
Gheerbrant, 1982, p. 974). Constitueixen, en definitiva, dos animals sagrats: la cara
ila creu de I’element foc.

A més a més, la salamandra es relaciona amb I'element aigua i ’element terra
en el sentit que és un amfibi (del grec amphi, 'tots dos), i bios, ’vida’). Pertany a un
grup d’animals que dipositen sempre els ous a 'aigua i, per tant, quan sén larves
viuen al medi aquatic. En desenvolupar-se, els creixen potes, el cor, les cavitats
pulmonars i s’han de banyar sovint la pell per a mantenir-la humida. La salaman-
dra, com a amfibi, ha de viure sempre a prop de I'aigua dol¢a, atés que els seus
ronyons no els permeten de suportar les «salinitats excessivament elevades» (Gran
enciclopeédia catalana, en linia).

La salamandra, com a amfibi, també es relaciona amb el tema de la metamor-
fosi. Els amfibis sén animals que es desenvolupen precisament per metamorfosi,
és a dir, que el seu estat de larva es transforma radicalment en esdevenir adult. No
creixen com la resta de vertebrats, sind que es metamorfosen. Tenen una vida ini-
cialment aquatica i, després del canvi, es desenvolupen en un medi semiaquatic,
perd manifesten trets anatomics propis dels vertebrats terrestres. Heus aci la defi-
nicié de amfibis de la Gran enciclopédia catalana (en linia):

Les larves [...]. En principi estan mancades d’extremitats, respiren per bran-
quies (externes o internes) i tenen un cor amb dues cavitats inicament. Al llarg
de la metamorfosi canvien gradualment d’organitzacié: desenrotllen extremitats,
perden les branquies (en la majoria dels casos) i diferencien pulmons i se’ls
divideix el cor en tres compartiments. Els individus adults ofereixen els trets
anatomics caracteristics de qualsevol vertebrat terrestre.

La salamandra és, com hem vist, un animal relacionat excepcionalment amb
tres elements (aigua, terra i foc). El foc és 'element sagrat que permet el pas de la



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 75

xica a salamandra. Atorga la combusti6 necessaria perque s’esdevinga la metamor-
fosi. Paigua i la terra, com afirma Arnau, s6n els elements «més estretament lligats
a la producci6 rodorediana» (Arnau, 1990, p. 47). En aquest cas es condensen en
la figura de ’amfibi, animal capag de viure en ambdés medis.

Amb T'aigua comenga i acaba el relat. aigua té ressons mitics, com apunta
Balaguer, que recorden la tragedia de Narcis: «La protagonista comen¢a emmira-
llant-se en 'aigua de I’estany i acabara al fons de 'aigua», convertida en salaman-
dra (Balaguer, 1998, p. 442-443). A més de mirall, I'aigua en forma d’estanys i de
fonts és considerada un element sagrat i és, de fet, al voltant de I'aigua que s’esde-
venen les primeres escenes magiques d’amor i és a ’aigua on torna la xica cada cop
que vol refugiar-se de la maldat dels altres.

Pel que fa a la terra que es descriu, també té un caracter sagrat i gairebé mitic:
els salzes, les fulles que «em deien coses», «<aquella herba que quan anava a penti-
nar-me a penes gosava trepitjar» (Rodoreda, 2009, p. 238), el bosc de les arrels...
Tot plegat, al comengament de 'obra, 'element terra adquireix una dimensi6 ma-
gica. En endavant, quan la xica esdevinga la salamandra, la terra sera el medi per
on es desplagara. Com a salamandra estara relegada a arrossegar-se pel terra, a
viure «arran de terra» (Rodoreda, 2009, p. 240) i caminar «<amb les mans i amb els
peus» (Rodoreda, 2009, p. 240). De la pluja, la terra en fara fang i «aquella pasta
flonja» (Rodoreda, 2009, p. 240) li dificultara el caminar. A més, del terra estant,
sota el llit, podra contemplar la farsa de ’'amant, que diu a la seua muller les ma-
teixes paraules, identiques amoretes, que li deia a ella. La salamandra, doncs, anira
combinant la terra i ’aigua, segons si vol tornar al poble o vol descansar a I'estany.
En qualsevol cas, moure’s pel terra no sera facil a causa de la pluja, del mal a la
poteta i de la seua mida, irremeiablement inferior a la dels humans. La terra sera,
doncs, el cami que unira la salamandra al mén (Arnau, 1990, p. 59) i que, en la part
del bosc, gracies a la vegetacid, assolira un caracter sagrat.

Escindida entre aquests dos mons, la salamandra no sabra de vegades a quin
adscriure’s a causa de la soledat que li reporta el mén aquatic, per una banda, i del
rebuig que li és infringit en el moén terrestre, per 'altra:

I jo vaig caminar fins la claror i em vaig posar ben bé a sota de la creu i vaig
comengar a resar per mi perque a dintre meu, tot i que no era morta, no hi havia
res que fos viu del tot, i resava fort perque no sabia si encara era persona o si
només era una bestiola, o si era mig persona i mig bestiola, i també resava per
saber on era, perque hi havia estones que em semblava que era damunt a sota
de l'aigua, i quan era a sota de 'aigua em semblava que era damunt la terra i no
podia saber mai on era de debo (Rodoreda, 2009, p. 241-242).

Larbre, com a element fecund que genera la terra, és un simbol fonamental en
I'alquimia i també en Iestudi psicoanalitic de Jung. Transformat en creu, simbo-



76 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

litza en el cristianisme la mort i el sacrifici, pero, alhora, és 'objecte que abraga
Jestis quan és mort. La creu de Crist s’identifica, segons Arnau, amb I'arbre de la
vida, perque després de la mort mistica esdevé simbol de vida i d’eternitat. La creu
cristiana encarna la victoria sobre la mort, la rentncia al propi jo després del sa-
crifici (Arnau, 1990, p. 69). Per una banda, I'arbre i la fusta s6n, doncs, anunciadors
de mortisimbol de sacrifici. Per I’altra, hi hauria la idea de arbre de la vida, font de
fecundaci6, nodriment i genealogia: 'arbre del paradis. En aquesta linia, fins a
arribar a la calma del salze, la salamandra haura de viure «un procés dolords que
recorda el sacrifici cristia» (Balaguer, 1998, p. 448). L'arbre apareixera tant en for-
ma de branquillons secs per a cremar la foguera com en la forma de la creu en que
ella s’empara: «I jo em veia sota la creu feta d’ombra, damunt d’un foc de colors
que s’alcava xisclant i que no em cremava» (Rodoreda, 2009, p. 243), «em vaig
posar sota de la creu i vaig comengar a resar» (Rodoreda, 2009, p. 241). Dues cares
de la mateixa moneda: sacrifici i proteccio.

El salze té una tradici6 simbolica extensa. Des dels psalms, passant per la mi-
tologia grega i la celta, el salze constitueix un arbre embruixat, magic i melancolic.
Un arbre que escolta els afligits quan demanen redempcié o justicia:

Vora els rius de Babilonia
ens asséiem i ploravem
d’enyoranga de Sio;

teniem penjades les lires

als salzes d’aquella ciutat.
Els qui ens havien deportat

volien que cantarem;
ens demanaven cants de festa
els que ens havien entristit:
«Canteu-nos algun cantic de Sié» (Psalms 137,1-3).

En el nostre conte, el salze és un arbre que dona refugi a la protagonista i 'acull
quan se sent sola. La salamandra s’acosta a la vegetaci6 i a 'aigua per a cercar
'ajuda del cosmos i restaurar-se del mal infringit. Després dels seus sacrificis (en
la foguera i en la mutilaci6 de la seua extremitat), la salamandra trobara la pau
acostant-se cada vegada a ’arbre i 'aigua que la connecten amb el cosmos. Davant
del desencis que provoca 'accié dels humans i dels animalons (anguiles), la vege-
tacid i 'aigua (el salze, I'estany i el llot) seran un simbol de refugi i un consol. El
salze i I’aigua acolliran sempre la salamandra.

Al principi:

Vaig passar per sota del salze, vaig arribar a estesa dels créixens i em vaig
agenollar ran de estany (Rodoreda, 2009, p. 237).



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 77

Quan fuig de la crema, el salze acull i s’illumina magicament, com un guia:

Tenia la cara arran de terra i caminava amb les mans i amb els peus. Anava
cap al salze, fregant la paret, perd quan vaig arribar al cantell em vaig decantar
una mica i d’un tros lluny vaig veure la meva casa que semblava una teia encesa
[...]. Hauria volgut cérrer, pero no podia. Un tro em va deixar clavada al mig
del cami; després va fer un llampec i per entre les pedres vaig veure el salze. Vaig
respirar de pressa 1 em vaig acostar a Uestany; i quan després del fang [...], vaig
trobar el llot [...] em vaig arraconar, mig colgada (Rodoreda, 2009, p. 240-241).

Estant atrapada en la casa de Pamant, al terra, entre els borrellons de pols
sentint cada dia '’engany, s’escapa per a buscar la pau i el descans del bosc:

I vaig passar moltes nits entre la borra i la creu. De vegades sortia i me n’anava
a la vora del salze (Rodoreda, 2009, p. 242).

I apa, apa, apa, cap al salze, i cap als créixens i a la meva casa del llot de dintre
’aigua (Rodoreda, 2009, p. 243).

Finalment, les anguiles acaben de trencar-li la poteta, la mutilen i juguen amb
I'extremitat esqueixada. Desolada, la salamandra torna a fixar-se en el salze i en les
arrels, que, impassibles, s’alimenten de la sang i les restes dels éssers vius en un
cicle harmonids i perfecte:

Fins que les anguiles es van cansar i "'ombra va xuclar la maneta. .. una ombra
morta, que estenia a poc a poc la pols de 'aigua, dies i dies i dies, en aquell racé
de llot, entre arrels d’herba i de salze que tenien set i bevien alla des de sempre
(Rodoreda, 2009, p. 243).

La xica es converteix, mitjancant la metamorfosi, en salamandra, pero la his-
toria no acaba aci. Als ulls de la gent ha esdevingut una altra cosa: una bruixa.
Segons Jung, la bruixa representa I'arquetipus de dona malvada. En cada tradicio,
adopta un paper: bé de mare terrible que es menja o destrueix els seus fills, bé de
dona intelligent que repta i condemna tota la comunitat, bé de dona adultera, bé
de dona coneixedora de la medicina alternativa, etc.

El simbol de dona terrible es troba forca estés al llarg de tota la tradicio litera-
ria occidental, personificada en diferents dones com ara Lilith o Eva en la tradicié
cristiana, en Lamia en la tradici6 grega o en la bruixa de Hinsel i Gretel o en les
dels contes de Blancaneus ila Bella dorment... en la tradici6é contemporania. Com
que les aparicions son infinites i el missatge implicit que duu aparellat el terme és
for¢a semblant en la majoria dels casos, la bruixa, com a simbol, ha esdevingut un
arquetipus. En aquest cas, I'arquetipus bruixa condensa tot un seguit de qualitats



78 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

personals que el fan particularment recognoscible. Entre d’altres, en destaquen: ser
dona i dur a terme practiques reprovades per la societat (adulteri, incest, infanti-
cidi, invocacié al diable), estar poc constretes per la normativa social i, en conse-
quiéncia, ser lliures. Finalment, sén persones associades a uns ritus poc ortodoxos
que les fan viure d’esquena a la societat.

La psyché humana ha creat I'arquetipus de bruixa per a canalitzar tota 'energia
psiquica al voltant d’allo interdit per la moral imperant. Creant aquest simbol reo-
rientem la libido i evitem dur a terme aquestes accions. «Per a C. J. Jung, amb les
bruixes es transferien els elements obscurs de les pulsions» (Balaguer, 1998, p. 445).

Lacusacié de bruixa, en el cas de Rodoreda, té en comd amb I'arquetipus ge-
neral el fet que la dona és apellada aixi per haver tingut relacions amb un home
casat. Dacusaci6 i 'estigma es basa fonamentalment en el descredit que produeixen
les relacions extramatrimonials, atés que el matrimoni és una institucié social
valorada. Aixi doncs, la persona de sexe femeni que mantinga relacions fora de la
unié del matrimoni ha estat historicament estigmatitzada perque ha exercit una
llibertat i una tria que la societat no li ha imposat (mitjancant el matrimoni). En
canvi, ’home, que si que té dret a la llibertat, pot fruir de relacions extramaritals i
no veure tenyit el seu prestigi:

Des de 'antropologia més recent, s"ha apuntat com la bruixa té totes les
connotacions, en les cultures preindustrials, de la dona rebel i si, per un costat,
s’havia vist com I'afloracié del culte paga dirigit per I’Anticrist o pel dimoni per
tal de destruir I'Església, per laltre, es considera exponent de 'alliberament dels
rols socials de les dones (Balaguer, 1998, p. 446).

Vista des de petita com una bruixa, igual que sa mare, transformada en sala-
mandra, desplagada i escindida entre el medi terrestre i I’aquatic i entre la seua
condici6 humana i animal, ferida pel foc i per les anguiles, la nostra protagonista
viura una historia cruel per haver volgut ser lliure. Sera castigada a 'ostracisme, al
turment i a la crema publica i condemnada al rebuig social. Uacusaran de bruixa
il’amant la traira.

Fent as de I'entramat simbolic que hem desplegat, Merceé Rodoreda enriqueix
'univers diegetic, crea unes imatges potents i inesgotables, gracies a I's dels simbols
i arquetipus. Rodoreda crea un espai de ficcié i de mite capag¢ d’engendrar, amb la
maquinaria més precisa, el relat de terror i de violencia que tenim a les mans.

4.2.4. La metamorfosi com a mite de degradacio

La salamandra s’encabeix dins els anomenats mites de degradacié, atés que la
metamorfosi constitueix una mena de degeneracié de la condicié humana de
la protagonista i el canvi, en cap cas, no li permet de sobreposar-se a la situacié.



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 79

Haver esdevingut bestiola li dona 'oportunitat d’entrar, sense problemes, a casa de
I'amant i comprovar dia i nit 'engany a que la tenia sotmesa («Només tu», Rodore-
da, 2009, p. 238). A més, ser un animal6 li impedeix defensar-se davant el poble i
davant la dona de ’'amant. Es un ésser, en definitiva, inerme, desproveit d’armes, que
resta als auspicis tant de la muller i de la societat com de la resta del mén animal. En
paraules de Brunel:

Les métamorphoses [degradants, s’entén] elles renferment essentiellement
une attitude négative a I’égard de la nature. Les animaux et les formes inorgani-
ques présentent une sorte de dégradation de la nature humaine, de sorte que [...]
revétir une des formes de la nature apparait comme un chitiment pour quelque
faute plus ou moins grave, ou méme pour un crime monstrueux (1974, p. 158).

La metamorfosi com a mite de degradacié es relaciona amb el castic: «En
transgressant un interdit, la métamorphose constitue une faute qui appelle un
chatiment» (Brunel, 1974, p. 157). El castic és infringit a la xica per part de tots els
protagonistes del relat. Pamant la castiga amb la seua absencia, el poble la crema,
els xics la persegueixen i la burxen, les anguiles li ataquen la poteta... Pero el castic
no ho és tot en el cami de la degradacio. El sentiment de culpabilitat també és un
motiu de degeneracid. Uésser punit i reprovat per tota la comunitat acaba sentint-se
culpable de les seues actuacions. Aquest complex de culpabilitat és el que també
experimenta dia rere dia Gregor Samsa, quan no pot aixecar-se del llit i tothom va
enfonsant-lo. Es un sentiment for¢a desenvolupat en la narrativa kafkiana: «Kafka
ainsisté sur 'infini sentiment de culpabilité qui le possédait» (Brunel, 1974, p. 157).
Com tothom sap, per aquest motiu i per molts d’altres, Rodoreda s’inspira indub-
tablement en el referent kafkia a ’hora d’elaborar el relat.

El complex de culpabilitat és, a més, etern. Es el complex de culpabilitat que
ha viscut la dona d’enca de I'expulsié del paradis, bé siga per haver abandonat la
familia, per no haver tingut fills en edat fertil, per fer-se vella, per mantenir rela-
cions lliures, per no tenir experiencia, etc. Ras i curt: «Per excés o per defecte, no
hi ha sortida des de I'expulsié del paradis» (Campillo, 2008, p. 51).

En sintesi, 'animalitzaci6 de la xica constitueix una degradaci6, un empobri-
ment de la condici6 en tant que: «est ressentie comme un appauvrissement de I’étre
humain, privé de liberté, de parole, éventuellement menacé» (Brunel, 1974, p. 160).
En definitiva, la metamorfosi, segons Janet Pérez, no representa el final del patiment
ans el comengament de noves desgracies: «The metamorphosis is not the ending
in the case of “The salamander”, but only the beginning» (Pérez, 1987, p. 192).



80 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

4.3. «LA MEVA CRISTINA»
4.3.1. Sinopsi

«La meva Cristina» narra la historia d’'un mariner que viatja a bord del Cristi-
na i, després que en naufragui la nau, és engolit per una balena. Durant anys hi viu
a Pinterior en una lluita constant per a alliberar-se’n. Per mantindre’l, la balena
pagara un preu molt elevat. El mariner la maltracta i de mica a mica va devorant-la.
A copia d’alimentar-se de ’'animal i de romandre’n dins, el mariner veu metamor-
fosades algunes parts del seu cos que li deixen per sempre més la marca de la mar:
la seua pell esta recoberta d’una crosta de perla i, en al¢ar-la, la pell suau que hi
queda s’assembla a la de I'interior de la boca de la balena.

Quan la balena mor, després de molt de temps d’haver conviscut ambdés,
el mariner arriba a la costa i intenta adaptar-se als costums del poble i formar-ne
part, cosa que li resultara una mica dificil perque la gent segueix uns ritmes i
unes tradicions de les quals no sembla sentir-se particip: és un estrany. Les
monges que ’acullen s’entesten a trencar-li amb el martellet la perla que el
cobreix. Tothom li demana els papers, pero ningu no s’esforga per a agilitzar
els tramits burocratics. Davant d’aquesta incomprensid, resignat, I'nic que li
queda al mariner és la ilusi6 de tornar al mar. Mirant el mar i esperant 'en-
dema per a poder registrar-se al cens del poble s’acabara el relat que tot seguit
analitzarem.

4.3.2. Metamorfosi

«La meva Cristina» s’inicia en el moment que el mariner arriba a terra i la gent
del poble li adverteix: «T’has de fer els papers» (Rodoreda, 2009, p. 250). Aquest
és, de fet, el final de la historia. El fragment esta escrit en present per a remarcar-ho:
«I'jo duc una pena que em mata, pero no ho sap ningt. Va anar aixi, i sense testi-
monis. I no em queixo» (Rodoreda, 2009, p. 250). Després d’aquest primer paragraf
comenga la gran analepsi que haura d’explicar tota la historia del mariner, des del
naufragi fins a 'arribada a terra definitivament:

Tot el mar un gemec i un bufarut i farbalans d’onada i jo agafat i llencat,
llengat i agafat, escopit i engolit i abracat al meu taulé. Tot era negre, el mar
ila nit, i el Cristina enfonsat, i els crits dels qui es morien per ’aigua ja no se
sentien [...]. Anava avall, entre remolins i peixos esparverats que em fregaven
la galta, avall s’ha dit, endut per una gran rierada d’aigua dintre I’aigua, avall
d’un pendis, i quan l'aigua es va calmar i va anar baixant de mica en mica, una
cua de peix més gros que els altres em va petar a la cama, i ja no veia els navols
sind la fosca més fosca que fill d’entranya hagi vist (Rodoreda, 2009, p. 250).



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 81

El conte és circular, ja que enllaga el primer paragraf (arribada al poble) amb
el final del relat. L'efecte temporal i narratiu, Rodoreda 'augmenta gracies a la
repeticié d’aquella mena de cangd que la gent del poble li repeteix cada vegada que
vol registrar-se. Al principi del relat hi trobem la promesa: «Torna, em diuen, tor-
na. Perd quan hi torno s’empipen: vine dema, encara no sabem res, vine dema
passat» (Rodoreda, 2009, p. 250). I les darreres paraules del relat repeteixen gaire-
bé la mateixa idea: «I tots es van posar a mirar-me i el qui se m’havia acostat em
va tornar a dir: dema, i em va acompanyar fins a la porta, i gairebé em va treure a
fora, i anaven dient: dema, dema —com una can¢d» (Rodoreda, 2009, p. 257).

La part que a nosaltres més ens interessa estudiar és aquesta analepsi en que es
descriuen els episodis de lluita entre el mariner i la balena: el violentament pro-
gressiu del mariner, els seus sentiments, la descripci6 de I’espai interior de la bale-
na i els simptomes de la metamorfosi.

El relat comenca amb la incertesa del mariner: «No sabia ben bé que passava,
només sabia que no havia de deixar el meu taul6 fins a la mort» (Rodoreda, 2009,
p-251). Ell representa I'tinica veu narrativa i, per tant, situa els principals elements
de la diegesi: Pespai interior de la balena («llefiscds» i «de color de tinta de pop
espantat» [Rodoreda, 2009, p. 251]) i el temps («vés a saber el temps on s’havia
ficat» [Rodoreda, 2009, p. 251]).

El relat avanca i el mariner manifesta els primers canvis corporals: «Em sortia
aigua per les orelles, un regalim a cada banda del coll. I no era aigua, siné que era
sang, perque es veu que les orelles se m’havien rebentat per dintre» (Rodoreda, 2009,
p- 251). S6n canvis logics en la seua respiracid, atenent la importancia fisiologica
d’aquest procés i de les noves condicions de ventilacié i pressié a que es veu sotmés.
Aixi doncs, sembla que les transformacions en I'aparell respiratori, de manera més
visible a través de les orelles, marquen el primer indici de metamorfosi.

Laigua i I'aire s6n elements que aviven el procés de metamorfosi i als quals va
adaptant-se el cos del mariner: «I aquella aigua em va cobrir fins arran d’espatlla, i
sort vaig tenir que quedés aturada i que de mica en mica tornés a baixar, pero tot jo
vaig quedar pudent de peix» (Rodoreda, 2009, p. 251-252). Es absorbit per I'aire, per
la pudor i per I'aigua de la balena, cami d’una simbiosi. Llavors les orelles ja no li fan
mal: «Per les orelles, ja no m’hi rajava sang: m’hi passava l’aire perque el cami de
Iaire se m’havia canviat» (Rodoreda, 2009, p. 252), 1 comenca a experimentar un cert
benestar: «Vaig sentir un respir molt ample» (Rodoreda, 2009, p. 252).

El temps va passant, el mariner de tant en tant «per entre el reixat de les
barnilles» (Rodoreda, 2009, p. 252) veu la claror del dia i sent «la pau de la mar
encalmada» (Rodoreda, 2009, p. 252). En un moment, comenga a tenir gana.
Troba un mariner a qui vol salvar d’estar atrapat a la balena, pero, veient els
impediments que hi posa ’animal, i amb una fam cada cop més creixent, el
nostre mariner acaba infringint una de les pitjors prohibicions morals, I’antro-



82 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

pofagia: «De tant estrényer el cinturé se’'m va espavilar la gana i em vaig comen-
¢ar a menjar a miques el mariner» (Rodoreda, 2009, p. 253). Després, quan ja no
hi quedava gairebé res d’aquell senyor, «per no menjar sempre mariner, de vegades
menjava marisc» (Rodoreda, 2009, p. 253). Amb la panxa plena ja només queda
un problema: la set. El nostre mariner ho resoldra facilment: acostara un casso-
net a la galta de la balena i anira bevent de la seua bava. La balena, logicament,
se li resisteix i el fa giravoltar.

Vista la «confianga» creixent entre el mariner i la balena, el mariner la batejara,
potser en una mostra de I’estretor de relacié que comencen a tenir: «en aquell
moment, sense adonar-me’n, la vaig batejar» (Rodoreda, 2009, p. 253).11i posa el
nom que tenia la seua embarcacié: Cristina. Cristina, que prové de Crist, i igual
que aquest, haura de sacrificar-se perque el mariner s’alimente, cresca i renasca de
dins les seues entranyes. Com a animal mare, en alguna ocasid, la balena manifes-
tara simptomes de transcendir la seua animalitat i, en un lleuger abisme de meta-
morfosi, esdevindra persona («un dia els gemecs van semblar gemecs de persona»
[Rodoreda, 2009, p. 254]). En aquesta linia, Campillo afirma:

Convé indicar [...] el relleu de les fonts bibliques en el bateig d’alguns perso-
natges [...]. Rodoreda va remarcar la significacié dels noms i de la metamorfosi
associada als canvis de nom, i segons les concepcions primitives el nom no és
sols allo que designa i distingeix el seu portador, sind un element caracteritzador
de la personalitat (2008, p. 48).

La balena comenga a sincronitzar-se amb el mariner i engega un procés invers
de simbiosi. Per a penetrar directament dins d’ell ’ha de deixar nu, la carn amb la
carn: «I la roba se’'m desfeia, podrida. Primer se’'m van fer serrells als baixos dels
pantalons, després se’m va esfilagarsar la marinera, la roba se’n va anar no sé com
i em vaig quedar només amb el cinturd i amb el ganivet» (Rodoreda, 2009, p. 253).
Cinturd i ganivet, simbols sadics, que serviran com a instruments per a la tortura
sistematica que després infringira a la balena.

Pero les relacions entre ambdds no sén equitatives i a poc a poc el mariner
guanyara la partida. Sense descans, obliga la balena perque obriga les barnilles i
aix{ poder veure la mar. La Cristina, en canvi, s’ enfonsa: «Vam estar molta estona
dintre de 'aigua. Quan vam sortir les meves orelles tenien una respiracié embogi-
da» (Rodoreda, 2009, p. 253), pero les barnilles s’havien obert i ara en comptes de
veure la mar tristament, com adés, «la mar de Déu [...] ja no semblava feta de lla-
grimes sind del riure de totes les fonts» (Rodoreda, 2009, p. 253-254). El mariner
se sent pletoric. Aquest és I'altim moment de pau per a la Cristina. Quan la balena
I'engul de nou, el mariner ja s’ha apoderat i I'ataca. Se la menja («Vaig comengar
a menjar-me-la», «<només me li menjava la galta i la carn se li refeia» [Rodoreda, 2009,



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 83

p-254]),1la maltracta. En aquest moment, la Cristina sembla també experimentar
una especie de metamorfosi ascendent, que 'apropa als humans: la Cristina es
lamenta i expressa els seus sentiments de dolor: «Marcava la creu i després tallava
la carn per sota i me la menjava ben mastegada com havia fet amb la del mariner.
Un dia els gemecs van semblar gemecs de persona» (Rodoreda, 2009, p. 254).
Mariner i balena van experimentant canvis i acostant-se a la condici6 humana o
animal de I’altre.

Després d’un sumari de tots els anys passats, el mariner comenga a sentir els
seus canvis corporals de manera més clara: «I jo sentia com si m’encartonés i és
que ella, amb la seva bava, m’anava vestint de crosta» (Rodoreda, 2009, p. 255).
I cada cop el canvi avanga més: «Tenia la llengua i la gola com si fossin de pedra»
(Rodoreda, 2009, p. 255), fins que un dia la balena «va morir, tota marcada per
dintre» (Rodoreda, 2009, p. 255) i el mariner arriba a terra. Alla, la crosta que se li
havia anat fent intenten llevar-li-la, arrencar-li-la. No es poden desfer de tota la
crosta i li queda una banda de la cara amb la crosta de perla i la resta té una textu-
ra de pell tendra que ell mateix reconeix similar a la buidada de la «galta de la
Cristina».

La influencia de la Cristina no acaba aci, en I’aspecte extern del mariner. Des-
prés d’anys d’haver-se alimentat d’ella, el mariner té les entranyes infectades per
tota la carn que ha menjat de la Cristina («tenia dintre com una nafra viva, rosegat
i podrit per tota la carn malalta que havia menjat de la meva Cristina» [Rodoreda,
2009, p. 255]), com si els sucs gastrics de la balena 'hagueren pogut afectar. Final-
ment, les mans del mariner tenen una pell brillant com la de la part interior de les
petxines: «Les mans encara em brillaven amb aquelles miques de colors que les pet-
xines tenen a la banda llisa» (Rodoreda, 2009, p. 256).

Merce Rodoreda ens presenta una metamorfosi lenta del mariner. Després
d’anys a linterior del cetaci, el mariner té un doble joc: al principi viu a 'auspici
de la balena, pero finalment acabara ensenyorint-se’n, menjant-se-la i dominant-la.
Contra aquesta violencia la balena es defensara i el fara estar-s’hi durant molts anys,
fins que ell, amb colps de taul6, sembla que (aixi ho podem interpretar) la fara
morir. La balena deixara la seua petja personal en el mariner, no marcant-lo amb
violencia, com ha fet ell, sin6 metamorfosant-lo, en un procés de simbiosi progres-
siva (ella cap a una humanitzacio, ell cap a Panimalitzacid).

La metamorfosi que ha experimentat el mariner, contrariament a les que hem
vist al llarg de 'analisi d’altres relats, no és una metamorfosi total, és a dir, aques-
ta metamorfosi no implica que canvie ’home completament. Hi ha hagut una
assimilaci6 després de molts anys i algunes parts del cos han sofert una mutacio.
La pell i les entranyes del mariner tenen una composicié diferent, pero ell, en ge-
neral, no s’ha transformat en cap animal o ésser concret, continua sent huma.



84 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

4.3.3. Simbols

Per a parlar de simbologia ens centrarem en el tauld, el cinturd, el ganivet, la
perla i la balena.

El taul6 que fa servir el mariner dins la balena és I'inic instrument que roman
de la seua antiga embarcacié. Es, juntament amb el cinturé i el ganivet, un instru-
ment de tortura que desapareix en el moment que finalment el mariner arriba a
terra: «Vaig voler obrir les barnilles a cops de taulé i no vaig poder perque el taul6
ja estava tot repodrit dels cantells i sThavia escurc¢at i aprimat» (Rodoreda, 2009,
p- 255). Representa una mena de talisma que protegeix el mariner durant la llarga
travessa i que mor en el moment de la renovacid, del renaixement, quan ja no li cal
perque ha arribat definitivament a la costa i la balena és morta.

Pel que fa al cinturd, seguint Chevalier i Gheerbrant (1982, p. 213-214), fou la
primera roba que portaren els humans si ens atenyem al Genesi. Es una pega que
simbolitza per a aquell qui la du «force et pouvoir», mentre que per a aquell que és
lligat —diguem-ne a la forca— «elle entraine en échange soumission, dépendance,
et donc restriction, choisie ou imposée, de la liberté» (Chevalier i Gheerbrant, 1982,
p. 214). Aquesta bipolaritat podria representar les relacions desiguals entre la ba-
lena i el mariner a mesura que ell comenca a emprar amb més viruleéncia l'instru-
ment de tortura, que el fa fort i a ella la va empetitint. Per al «voyageur qui porte
une ceinture» com el nostre mariner, Chevalier i Gheerbrant afirmen que el cin-
tur6 significa «qu’il est prét a affronter le danger», portar-lo significa apoderar-se:
«Désigne toujours un choix et un exercice concret de ce choix» (Chevalier i Gheer-
brant, 1982, p. 214).

El ganivet és un simbol també de domini i de violéncia. A grans trets, Cheva-
lier i Gheerbrant afirmen que el ganivet és un simbol de sacrifici. El mariner va fent
creus —de sacrifici— al «tou de la galta» (Rodoreda, 2009, p. 254) de la Cristina,
amb decisid i convicci6 per fer morir 'animal: «Le symbole du couteau est fréquem-
ment associé a 'idée d’exécution judiciaire, de mort, de vengeance, de sacrifice. Le
couteau est 'instrument essentiel des sacrifices» (Chevalier i Gheerbrant, 1982,
p- 353). La balena sacrifica la seua vida per veure naixer el mariner en una clara
allusi6 a molts dels sacrificis perpetrats pels herois classics (entre d’altres, Jesucrist).

La perla, segons la Gran enciclopédia catalana (en linia), és una:

[...] formaci6 natural secretada accidentalment i sense cap mena d’inter-
vencié humana a Pinterior dels molluscs, especialment al de certes espeécies
d’ostres. Es composta de materia organica (conquiolina) i de carbonat calcic,
generalment en forma d’aragonita, disposats en capes concentriques.

La perla naix arran de la inserci6 d’un element estrany i indigest per al mollusc,
de manera que, per protegir-se’n, 'ostra segrega una mescla de carbonat de calci i



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 85

conquiolina que va revestint a poc a poc 'element patogen. Diguem, en sintesi,
que la perla, material precids, naix paradoxalment de la infeccié d’'un mollusc. De
la suma de la conquiolina i el carbonat de calci en naix el nacre, que és una subs-
tancia dura, blanca i amb reflexos iridescents, for¢a apreciada en joieria. Aquest
procés triga de mitjana devora deu anys.

Els parallelismes entre la formaci6 natural de la perlaila de la crosta en la cara
del mariner (perla) han estat inevitables. Igual que la perla, el mariner passa diver-
sos anys dins el cos de la balena i n’és un cos estrany, molest, que sembla que
I’animalot no acaba mai de digerir. Després d’anys i anys sent revestit dels sucs
intestinals de la balena («amb la seva bava, m’anava vestint de crosta» [Rodoreda,
2009, p. 255]), el mariner ix de la balena metamorfosat, amb una part substancial
del cos (no sabem si és total o parcial) recoberta de crosta, una crosta que «era de
perla» (Rodoreda, 2009, p. 255) i que la gent del poble anira picant-li per a enreti-
rar-li-la. Per davall d’aquesta crosta, la pell quedara com la «d’un cuc de terra» i,
finalment, «el vent i el sol que planten i maduren m’anaven fent una pell tendra»
(Rodoreda, 2009, p. 255) com la de la galta de la Cristina. Al nostre parer, Rodore-
da ha sabut exemplificar el pas del temps i la simbiosi entre ’home i la balena d’una
manera excelsa: comparant el nacre que segreguen les ostres.

Pel que fa a la balena, és, sens dubte, el simbol dels simbols. El que té més his-
tories darrere, simbologia, tradici6... Veiem, en primer lloc, la descripci6 cientifi-
ca de animal que ens proporciona la Gran enciclopedia catalana (en linia):

Les balenes son mamifers exclusivament marins que atenyen grans dimen-
sions (de 5 a 25 m). Les balenes tipiques manquen de dents: tenen unes forma-
cions cornies gingivals caracteristiques, anomenades barbes, que pengen de la
mandibula superior i s’allotgen a la inferior, les quals fan de filtre per a retenir
el plancton de que s’alimenten [...]. Neden amb la boca —que és enorme—
oberta, i quan la tanquen expulsen I'aigua amb I’ajuda de la llengua, talment, que
aliment resta retingut. Com tots els cetacis i a diferéncia dels peixos, les balenes
tenen la cua disposada en un pla horitzontal, cosa que els facilita ’ascensi6 a la
superficie, on pugen a respirar; tenen dos espiracles o orificis nasals, situats al cim
del cap, pels quals expulsen l'aire dels pulmons acompanyat sovint de mucositats
i de vapor d’aigua: es forma aleshores un ntivol de condensacié que té 'aspecte
d’un brollador. Poden nedar a gran velocitat i a molta profunditat (alguns cente-
nars de metres) i romandre sota 'aigua durant for¢a temps (fins a 60 minuts en
alguns casos) sense renovar 'aire dels pulmons, gracies, sobretot, a ’alentiment
del ritme cardiac i a la riquesa excepcional de mioglobina en la massa muscular.
Les balenes son en general monogames; la gestacié dura aproximadament un any,
i rarament neix més d’un balené en cada part. Es reprodueixen cada 2-3 anys i
els balenons atenyen la maduresa sexual als 3-4 anys; la seva esperanca de vida
és d’uns 30 anys. Viuen en bandades, i efectuen generalment grans migracions;
durant Pestiu viuen a les mars fredes, polars o subpolars, i durant ’hivern a les
temperades, on neixen els balenons, els quals, com que no tenen una capa adi-



86 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

posa tan desenvolupada com els adults (fins a 50 cm de gruix en alguns casos),
no suportarien les baixes temperatures de les aigiies polars.

De les balenes hom ho aprofita industrialment gairebé tot: la carn, fresca,
en conserva o com a extret; les barbes, per a fer barnilles; la pell, per a cuir;
hom n’extreu també olis, oli de fetge, farina d’ossos, vitamines i productes hor-
monals, i del greix del cap dels catxalots i de les balenes amb bec hom també
obté 'anomenada esperma de balena. A hores d’ara, pero, existeixen substitutius
sinteétics per a tots aquests productes naturals.

Les aparicions de la balena en la tradici6 occidental sén nombroses. Per exem-
ple, en I’ Antic Testament és forca coneguda la historia de Jonas, que desobei Déu,
i, com a castic, el senyor envia una tempesta a la seua tripulacié. Déu s’havia enut-
jat amb Jonas perque s’havia resistit a anar a predicar als ninivites:

Jahve el va castigar, va enviar una tempesta que amenagava el vaixell de nau-
fragar, i els mariners, per calmar la ira del Déu, el van llencar a I'aigua, llavors
aquest li va enviar una balena que se’l va empassar i no el va tornar a la platja fins
al cap de tres dies, quan va demostrar el seu penediment per haver-lo desobeit
(Aritzeta, 2010, p. 207).

Jonas fou engolit per una balena i al cap de tres dies la balena el vomita a les
costes on havia de fer conéixer la paraula de Déu. En aquest cas, alguns hi veuen
una prefiguraci6 de la mort i resurreccié de Jesus, ja que Jonas va estar-se tres dies
al ventre de la balena i va tornar a la vida. La historia és un signe de la misericordia
divina. Aixi doncs, la balena simbolitzaria ’arca. Lentrada de Jonas en la balena
constituiria un periode iniciatic, d’obscuritat entre dues modalitats d’existencia:
«Jonas dans le ventre de la baleine, c’est la mort iniciatique. La sortie de Jonas, c’est
la résurrection, la nouvelle naissance» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 117). La
balena, seguint la tradicié de I’Antic Testament, representa una caverna iniciatica,
lligada als mites palingenetics, atés que durant un periode de temps ’home esta
reclos i anullat com a castic per a, finalment, renaixer i dur a terme la comanda de
Déu:

El Senyor havia disposat que un gran peix engolira Jonas.
I Jonas va estar dins del ventre del peix tres dies i tres nits. [...]

Pero tu, Senyor, Déu meu,
m’has tret viu de la fossa.
Quan ja se m’escapava la vida,
m’he recordat de tu, Senyor,
t’ha arribat la meua pregaria,
ha arribat al teu sant temple.



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 87

Els qui adoren els idols vans,
que deixen de venerar-los!
Perd jo et donaré gracies,
i toferiré un sacrifici.
Compliré el que havia promés.
és el senyor qui em salva!

Després el Senyor va ordenar al peix que vomitara Jonas a la platja.
(Jonas 2,1-11)

Hi ha altres referents que també utilitzen el motiu de la balena (Aritzeta, 2010,
p- 207), com ara el Pinotxo, El soldadet de plom i, fonamentalment, en la nostra
tradicio, el Nabi, de Carner:

I guany divi de la llarga palestra,
Fui tirat a la mar.

En la planura abonancada
un gran peix que lahve prop de mi féu saltar,
d’una bocada,
mig cloent els ulls, m’envia.

Jo, quan la nau vela a Jaffa prenia
—els folls cantaven, reien els ardits—,
amagatall per al meu cor volia;
pero Déu trabuca ma traidoria
iani a Pamagatall per als sentits:

i en el ventre del peix romania,
alliberada anima, tres dies i tres nits
(Carner, 2012, p. 72-73).

Textos tan antics com els bestiaris medievals ja afirmen que la balena és un peix
que castiga els mariners confiats i se’ls emporta a les profunditats i els condueix a
la mort:

La balena és un peix molt gran, el qual quan hom el troba sobre la mar, els
mariners es pensen que és una illa, i pugen sobre ella, i hi fan foc per cuinar, i
quan la balena sent la calor del foc, senfonsa i porta a la mort els homes que hi
sén al damunt. [...] El mén s’allunya d’aquells que més es confien, els enfonsa
i els porta a la mort, tal com fa la balena amb aquells que se li posen a sobre
(Bestiari, 2010, p. 87-89).

En definitiva, la balena és un animal que historicament ha fascinat els humans.
Ja n”’hem vist les caracteristiques impressionants i la valua comercial, cosa que 'ha
portat a la ruina per culpa de tots els baleners que antigament i encara hui dia



88 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

assassinen aquests animals. No podem saber si el nostre era un mariner a la caga
de les balenes, pero hi ha molts testimonis llegendaris i d’altres literaris (Moby Dick)
que parlen del fenomen. La grandiositat i noblesa d’aquest gegant mari atrauen
actualment encara els biolegs perque hi queden molts misteris per a resoldre, com
ara quin és el seu comportament i la seua activitat en les profunditats del mar.

El nostre protagonista, igual que Jonas, sera castigat a romandre dins la balena.
Rodoreda connecta, aixi, el text amb dos referents illustrissims: la Biblia i el Nabi.
Ara bé, la historia del mariner va més enlla de la de Jonas, atés que ell roman més
temps dins la mar, perpetra molts actes dins la balena (no esta adormit) i n’ix
transformat, no tant amb un canvi substancial de personalitat sin6 de fesomia. El
nostre mariner és un ésser metamorfosat, fisicament transformat arran de 'estada
a la panxa de la balena. Aquesta metamorfosi avala el desti tragic de la historia.

En sintesi, Rodoreda combina tot un seguit d’elements simbolics i de mites que
finalment es concentren en la metamorfosi del mariner. El relat s’embolcalla, per
tots aquests elements, d’'una gran referencialitat.

4.3.4. La metamorfosi com a mite palingenétic

Talment li va passar a Jonas, ’entrada en la balena significa una renovacié i un
canvi substancial en la vida dels protagonistes. A diferéncia de Jonas, pero, el nos-
tre protagonista ix de la balena renovat i conscient que el periode d’estada no so-
lament li ha servit per a evolucionar com a persona i enfrontar-se a les adversitats,
sin6 que el canvi operat romandra per sempre, és a dir, que aquesta estada I’ha
impregnat tant que ja no tornara a ser mai més el que era i, per aixo, pensem que
el mariner ha renascut després de molts anys:

Dans les récits que nous avons étudiés, le temps de la métamorphose est pour
le héros une mise entre parenthéses du monde des vivants (Brunel, 1974, p. 173).

Ja s6 dins una gola més negra, millor closa;
i crec, dins el ventre d’un peix.
[...]
Ell en I’abis de tot sement mon cos embarca
perque hi reneixi per a Ell.
I'jo hi s6 refiat com Nog, en la seva Arca,
i Moises en el cistell
(Carner, 2012, p. 74-75).

La metamorfosi com a mite palingenetic es basa en la constitucié d’'un nou
ésser a partir del binomi mort-resurreccié: «A cette rupture qu’est la mort la méta-
morphose opposerait donc la continuité de la vie» (Brunel, 1974, p. 167). Algun



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 89

lector pot entendre, pero, que és un mite de creixement, ja que 'aventura del ma-
riner és la historia d’una evoluci6 personal, d’un creixement que acorda els desit-
jos del mariner amb la seua transformacié. Nosaltres, tot i que veiem plausible
aquesta lectura, ens decantarem per parlar de mite palingenetic. En qualsevol cas,
es tracta d’'una metamorfosi ascendent, en que un individu fa un passatge cap a un
altre cos com a forma de ruptura i d’autoconeixement. Després del sacrifici per-
petrat, I'ésser ressuscita i renaix: «La balena [...] representa la tomba de la qual pot
eixir ’home després de vencer la mort per a guanyar la vida eterna [...]. Passats
els anys [...], la mort de la Cristina el retorna al mén dels homes, amb la pell ten-
dra [...] en un nou naixement» (Gregori, 1998, p. 293). Lamor per la mar que sent
el mariner és tan revolucionari que acaba per transformar-lo i fer-lo més d’acord
amb 'oced, amb el mén mari i, tot i que continua sent ell, s’hi operen uns canvis
que recorden el lloc d’on ha vingut després de molts anys: les mans que li brillen
amb la pell de petxina i té el rostre nacrat de perla.

L'entrada del mariner dins la balena i la seua lenta transfiguracié explicarien
que la metamorfosi s’ha operat pel contacte després d’anys dins la balena. Aques-
ta lenta transformaci6 és coherent amb els ritmes naturals: la perla es forma
gracies a les capes successives de carbonat de calci i conquiolina que genera el
mollusc per protegir-se d’un cos estrany. Una perla natural triga devora deu anys
a constituir-se.

El mariner continua sent en esséncia (fins i tot corporalment) ell mateix, el
mateix que havia estat al ventre de la balena. Es per aixd que podem parlar de
metamorfosi sense embuts. Ara bé, després de ser engolit, el mariner ha vist la mort
a la vora, ha assassinat, ha conegut mén (la terra amb els dos rius) i sha apoderat
de mica en mica de Pespai, en una destruccié lenta del seu opressor. Pel cervell, li
han desfilat molts sentiments, des de la incertesa («no sabia ben bé que passava»
[Rodoreda, 2009, p. 251]), passant per la calma («vaig sentir la pau de la mar en-
calmada» [Rodoreda, 2009, p. 252]); la por i el desassossec («I jo tremolant i patint»
[Rodoreda, 2009, p. 253], «va comengar el mal viure» [Rodoreda, 2009, p. 254]);
I'esperanca («la mar de Déu que ja no semblava feta de llagrimes sin6 del riure de
totes les fonts» [Rodoreda, 2009, p. 254]), i, finalment, '’embadaliment i 'admira-
ci6é pel mén de la mar («i amb el cor ple de coses que tremolaven com les estrelles
a dins de la nit em vaig quedar mirant el mar i la fosca que el cobria» [Rodoreda,
2009, p. 256]).

La mirada del mariner, anonim, universal, ha anat variant, des de la seua per-
cepci6 de la mar (com a llagrimes i com a riure de les fonts) passant per la percep-
ci6 que té d’ell mateix i de les coses que I’envolten. Finalment, el mariner confessa
que té el «cor ple de coses que tremolaven com les estrelles a dins de la nit» (Ro-
doreda, 2009, p. 256), sentiments nascuts d’un reguitzell ampli de vivencies expe-
rimentades al llarg dels anys.



90 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Aquestes experiencies poden haver afectat tant el nostre mariner que haja obli-
dat qui és ell mateix?

Hi ha algunes histories de mariners que conten que quan han tornat a casa
ningu ja no els espera, la familia ha refet la vida potser perque pensava que havien
mort. Quina mena de familia pot tenir un mariner constantment sotmesa a les
tribulacions de la mar? La dona que ix de la casa al final del relat i afirma «ets el
meu home» (Rodoreda, 2009, p. 256) té ra6? Qui ens enganya, ell o ella? Es cert
que la dona sembla una mica alterada, una folla, perd també és cert que sovint els
folls son els que troben la veritat. Al mateix temps, la idea de ’home transformat,
deslliurat a un cos nou, ens pot fer pensar que ha fet un canvi tan radical que és
versemblant que ja no recorde qui era abans. Els relat, en tot cas, no ens dona cap
altra pista perque I'analepsi es remunta a ’esfondrament del navili i, per tant, no
podem saber res anterior de la vida del mariner... Era ella la seua muller verita-
blement? Impossible de corroborar:

Lhome sol, incapag de reconeixer familia, rebutja una dona que el reivindica
com l'espos que un dia la va abandonar. Pero en el gest de no reconeixer vincles
amb el passat hi ha la diferéncia, perque si no té memoria no té lloc entre els
altres (Aritzeta, 2010, p. 219).

Un altre detall que cal notar és Pambigiiitat que generen les relacions del ma-
riner amb la comunitat que 'acull. Per una banda, hi ha un tracte molt candorés,
directe i familiar des del principi, cuidant-lo, tutejant-lo i tractant-lo sense filtres.
Per Daltra, el fet de tenir mitja cara amb crosta sembla impedir la societat d’accep-
tar-lo de facto. Des del comengament ell intenta integrar-se simbolicament —de
manera burocratica— en el poble, mitjancant el registre. Tanmateix, prest es veu
que el mariner no combrega amb els usos i costums socials del poble i no s’hi in-
tegrara mitjancant la participacié en els seus ritus, sind exclusivament formant part
d’allo que és estrictament obligat, politic: adscripci6 al cens.

En definitiva, el fet que el mariner haja renascut (mite palingenetic), després
d’un llarg parentesi dins el ventre de la balena, podria explicar-ne ’'amnesia, aques-
ta estranyesa de no ser el mateix que abans i, per tant, de no reconéixer-se dins la
comunitat, ni tampoc reconéixer cap dels seus membres: «La resurreccio, el triomf
sobre la mort, ha resultat illusoria i ’ha encarat a una altra mort: la de la pena que
el mata perque sap que ja no té on viure» (Gregori, 1998, p. 293). Lexperiencia ha
transformat el mariner en un ésser més ple, perd també ’ha distanciat de la comu-
nitat.  aquesta és la tragedia: llibertat i collectivitat no solen anar de bracet.



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 91

4.4, «UNA FULLA DE GERANI BLANC»
4.4.1. Sinopsi

«Una fulla de gerani blanc» és la historia d’un triangle amords: la Balbina, el
marit de la Balbina i en Cosme. El narrador és el marit i s’encarrega de descriure’ns
la mort de la Balbina i els esdeveniments que se’n succeiren.

En una suposada metamorfosi que anirem descabdellant al llarg de I'analisi del
relat, veurem que la Balbina es revenja de la dominaci6 a la qual ’havia sotmesa
el marit i, bé des del mén dels somnis, bé des de la realitat, comenga a torbar-li
Iexisténcia. Primerament, se li apareix en forma de gerani blanc; després, mitjan-
cant el color blau que tiny tots els cossos i 'ambient. Finalment, un gat —alter
ego de la Balbina— acabara estrangulant-lo, ofegant-li existencia.

4.4.2. Metamorfosi

La Balbina mor i sembla aparéixer transformada o, millor dit, condensada, tal
com el marit ho relata, en forma de fulla de gerani blanc:

Entre aquell encantament i jo, va passar giravoltant, una fulla de gerani
blanca [...] la vaig cagar al vol, i la fulla semblava una dent i feia olor de dent de
llet: la mateixa olor de la boca de la Balbina la primera vegada que vam dormir
junts (Rodoreda, 2009, p. 244).

En parallel a la fulla de gerani, al marit també se li apareixen elements carac-
teristics de la Balbina, relacionats amb la mirada. Els ulls, que per la seua forma
—semblen com uns ulls de gat («li veia els ulls tallats en ametlla [...] i que brilla-
ven com els ulls d’un gat a les fosques» [Rodoreda, 2009, p. 244])— i pel seu color
s’assemblen als de la Balbina («Quan la vaig coneixer li deia la noia dels ulls blaus»
[Rodoreda, 2009, p. 249]), tenen una preséncia notable.

En aquest conte no podem parlar stricto sensu de metamorfosi, ja que, en pri-
mer llog, la focalitzaci6 presa (interna fixa en el marit) és el monoleg autobiografic.
Es una focalitzacié que ens impedeix conéixer qualsevol testimoni que no siga el
del narrador. En segon lloc, la mort és un element que no se sol presentar en la
metamorfosi, sind en la metempsicosi, ja que una de les condicions de la meta-
morfosi és que ’'anima ha de ser conscient del canvi que ha experimentat. No és
aquest el cas a causa de la mort i de la focalitzacid. En tercer lloc, no queda clar si
la Balbina s’apareix al marit metamorfosada amb els trets que més la caracteritza-
ven o si, senzillament, tant el gerani, com el color blau, com els ulls del gat sén
elements que marquen inconscientment el marit per la relacié que tenen amb la
seua dona, és a dir, que no sén elements revestits de la vida, de I'anima de la Bal-
bina, sind que simplement sén simbols que li fan recordar-la després de morta.



92 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Amb tot, es fa dificil de qualificar el conte com a exemple paradigmatic de
metamorfosi. Les fronteres i els dubtes que se’ns presenten han estat clarament
exposats. Tot i aix0, les afinitats que planteja el conte respecte de la metamorfosi i
els seus simbols veins ens han encoratjat a analitzar-lo no sense prendre les pre-
caucions i els advertiments necessaris.

4.4.3. El naixement a partir de la metamorfosi

Al relat, la metamorfosi es produeix en morir la Balbina. Llavors ella esdevé
una fulla de gerani blanc, suposadament. La fulla de gerani s’associa a la Balbi-
na perque «a la barana que donava al carrer hi teniem els geranis vermells, que
eren els meus, i a la barana que donava a I’eixida, els geranis blancs, que eren
els de la Balbina» (Rodoreda, 2009, p. 244) i, entre mig dels dos, el gerani rosa
(mescla del roig i el blanc), el d’en Cosme, ’home al qual havia estimat sempre
la Balbina. La posicié simbolica del color del gerani (entre el roig del marit i el
blanc de la muller) és una metafora excellent de la posici6 real que tenia en
Cosme. Entre el marit i la muller sempre s’interposava ’amor d’en Cosme.
L'enveja que corca el marit I'indueix a matar la Balbina, per fer-los patir tots
dos. Rodoreda, encara que en el conte li atorga la posici6 privilegiada des de la
qual contar, amb fredor, tota la seua revenja i violencia (narrador), ’anulla
d’alguna manera i no el fa mereixedor de nom. Solament la Balbina i en Cosme
gaudiran d’aquesta condici6.

Laparici6 de la fulla de gerani fa recordar al marit tot el procés de mort de la
Balbina i dels seus tultims temps, abaltida i maltractada. La visié de la fulla de ge-
rani blanc desemboca, doncs, en una gran analepsi que es remunta al temps lent
de mort i castic:

Tot mirant aquella fulla de gerani vaig recordar que havia esperat la mort
de la Balbina mesos i mesos, sempre espiant que els ulls se li tanquessin de son
per despertar-la: perque per acabar-la més de pressa, no la deixava dormir (Ro-
doreda, 2009, p. 244).

En realitat, la metamorfosi es produeix gairebé al final de la historia; tanmateix,
apareix a I'inici del relat. La resta de motius —el blau i els ulls de gat— s’introdu-
eixen més espaiats. Aproximadament a la meitat del relat ens trobem amb la pre-
seéncia constant de I’element blau: «I vaig entrar a casa seguit del somni blau», «tot
era blau», «vaig sortir al carrer a mirar les estrelles blaves» (Rodoreda, 2009, p. 247),
«vaig arribar a pensar que tot era blau, no perque jo ho veiés blau, siné perque s’hi
havia tornat» (Rodoreda, 2009, p. 248), «I’tltim fanal era blau i li vaig tirar pedres
sense parar» (Rodoreda, 2009, p. 248).



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 93

[ gairebé al final apareix 'element ulls: «<Amb els ulls de mel clavats en els meus,
més negre que la nit de les animes» (Rodoreda, 2009, p. 249), «i mirava la dent amb
aquells ulls de mel d’abella» (Rodoreda, 2009, p. 249).

4.4.4. Elnou ésser nascut de la metamorfosi

Com ens desvela 'analepsi, la Balbina fou una dona frustrada, malcasada, que
va estimar sempre en Cosme. Al relat, 'amor que sent la Balbina per en Cosme
presenta quatre caracteristiques fonamentals: és vertader, pur, correspost i inasso-
lible. El seu marit, conscient d’aquesta devocié amorosa i corcat per la gelosia,
decideix emprendre un cami subtil, pero constant, de turment que acabara fent-la
morir, aparentment de cansament. Resignada.

Després del canvi, 'anima o la consciéncia de la Balbina no ens és transmesa,
de manera que no podem conéixer quin és el canvi que ha experimentat, la seua
visi6 de les coses, etc. Simplement, coneixem els gestos del marit, que la continua
maltractant. No és prou, doncs, que la fa morir, sind que després de morta, no
respecta les seues despulles (les dents, el ventre, la roba) i fereix tot el que ella havia
estimat més: en Cosme i el gat. Recordem en aquest punt que al gat, que la Balbina
anomenava Mixu, li és canviat el nom. El marit, com una mostra més de menyspreu,
li canvia el nom i li posa Cosme. Esborra la denominaci6 especial que li havia
atorgat la Balbina (Mixu) i, en un intent de degradar-lo, animalitza en Cosme.

La insensibilitat del marit respecte a qualsevol de les morts que es professen en
el relat és esfereidora. Fet i fet, confessa que «que sigui morta m’agrada i m’agrada
im’agrada» (Rodoreda, 2009, p. 247). La influencia del relat «El gat negre» de Poe
és aci diafana. En ambdos casos, se sacrifica un animal innocent, lligat a la muller
(«es va convertir en I’animal favorit de la meua dona» [Poe, 2006, p. 98]). Un ani-
mal que fa aparicions sobtades que torben els protagonistes: «Durant mesos no
vaig poder desfer-me del fantasma del gat» (Poe, 2006, p. 97). També coincideix la
forca que pren I'element vista. En Poe, perque el gat queda borni; en Rodoreda, per
la mirada incisiva. En definitiva, en ambdés casos es maltracta 'animal 1 s’assassi-
nen les parelles respectives. Des d’ultratomba, les dones enviaran el gat perque
turmente els seus marits fins a la mort.

En resum, tant el color blau com finalment els ulls de gat, aixo és, el gat, acaben
d’una manera o una altra revenjant la Balbina. El color blau perque acaba aclapa-
rant-lo:

Laltim fanal era blau i li vaig tirar pedres sense parar, totes contra la claror
blava, i la nit era fosca, i quan feia hores que tirava pedres vaig ensopegar la
bombeta i la vaig fer caure a miques. [...] I tornava i no acabava de tornar entre
els camps i el fanal sense bombeta, i jo mirava la nit al meu davant per veure si



94 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

es feia blava, blava de banda a banda i del darrera fins al davant; i amb el nus
al coll i amb un tros de llengua a fora vaig veure que es feia blava i tendra com
aquelles estrelles que la Balbina havia brodat en unes estovalles (Rodoreda, 2009,
p. 248-249).

I el gat perque acaba ennuegant-lo i fent-lo morir:

I I'dltima nit ja el vaig trobar que m’esperava. Em vaig treure la dent de la
butxaca ila vaig fer saltar sobre la ma plana, pero ell, sense mirar-la, va comengar
avoltar el fanal i anava fent com una corda i a cada volta m’anava lligant al fanal
i, lligant i lligant, a cada volta em lligava més estret i jo sentia com si em lligués
la vida per sempre, i el pensament se me n’anava més enlla dels horts, cami del
cementiri (Rodoreda, 2009, p. 249).

4.4.5. Simbols

Al relat hi ha tres simbols marcats: el gerani, el color blau i el gat. El titol ens
dona la clau, per descomptat, per a destriar quin de tots tres és el preeminent.
Parlem del gerani, i dins tota la gamma de geranis que existeix, el més destacat és,
sens dubte, el que dona nom al conte: el gerani blanc.

El gerani blanc representa la transfiguraci6 de la Balbina després de la mort.
Es el primer simbol que apareix, triomfal, solemne, al bell comencament del relat.
Com que hem donat un vot de confianca a les paraules del marit, per a nosaltres
el gerani representa la metamorfosi de la Balbina. Es un passatge suau i agradable,
ja que precisament els geranis blancs «eren els de la Balbina» (Rodoreda, 2009,
p- 244). En aquest cas la connexié entre I'ésser inicial i 'ésser metamorfosat s’es-
tableix a través de l'olor i la forma: la fulla semblava una dent i feia olor de dent de
llet («La mateixa olor de la boca de la Balbina la primera vegada que vam dormir
junts» [Rodoreda, 2009, p. 246]).

També hi ha dos geranis més: el gerani roig i el gerani rosa. El gerani roig re-
presenta el marit: «A la barana que donava al carrer hi teniem els geranis vermells,
que eren els meus» (Rodoreda, 2009, p. 244). El gerani rosa, per la seua banda,
representa en Cosme, «perque en Cosme tenia un gerani rosa a la finestra del car-
rer» (Rodoreda, 2009, p. 248). Després de cercar en diverses fonts, hem constatat
que, en el cas del gerani, és el color que determina la simbologia de la flor.

El color blanc, que encarna la metamorfosi de la Balbina, és, segons Chevalier
i Gheerbrant, un color que expressa la transicid, el pas —iniciatic— del moén visi-
ble a 'invisible, és a dir, a la mort. El blanc, en llati candidus, «est la couleur du
candidat, c’est-a-dire de celui qui va changer de condition» (Chevalier i Gheerbrant,
1982, p. 143). Es un color de pas que sovint representa la mort. El blanc de la lluna
absorbeix ’home en el mén fred, lunar i femeni, en la nocturnitat (Chevalier i



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 95

Gheerbrant, 1982, p. 143). En algunes cerimonies religioses el blanc encarna, aix{
mateix, la puresa i la virginitat com a maximes expressions de 'ofrena que aporten
les dones en el ritu del matrimoni o els xiquets i les xiquetes en la comunié. El
blanc no és, en si, el color del matrimoni, siné el color que duu aquell qui va vers
el matrimoni i que aporta algun do de cara al ritu de pas, a la cerimonia. En defi-
nitiva, «le blanc, couleur initiatrice, devient [...] la couleur de la révélation, de la
grace, de la transfiguration qui éblouit» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 146).
Coincideix amb les nocions d’ofrena, candidesa i traspas enunciades per Chevalier i
Gheerbrant.

En contraposicié amb el blanc hi ha el roig, que representa el marit ufands i
maltractador. Els estudiosos de simbols, de fet, mantenen que hi ha una relacié
d’oposicid entre els dos colors. Seguint la tradici6 sufi, «le blanc est la couleur es-
sentielle de la sagesse», mentre que «le rouge est la couleur de I’étre mélé aux
obscurités du monde et prisonnier de ses entraves» (Chevalier i Gheerbrant, 1982,
p- 146). Precisament el que representa en el relat el marit: un home empresonat i
tancat en la seua propia inferioritat i enveja respecte dels altres dos (triangle amo-
rés). En un altre registre, el blanc també pot oposar-se al roig. El color roig repre-
sentaria la sang que, com un vampir, alg ha xuclat d’una altra persona que s’ha
quedat de color blang, livida, pallida.

Efectivament, quan parlem de color roig ens passen pel cap dos elements: la
sang i el foc. La sang i el foc intern apareixen implicits en el conte quan ’home
mata la seua dona, quan li xucla la sang de la dent, quan obri en canal el gat, quan
entenem que la sang ja no puja al cap després que el gat 'estrangule lligat al fanal.
El foc abrasiu, intern, representa I'accié de ’home. El marit és I'tinica persona en
el relat que pren la decisié de fer alguna cosa, encara que siga per a destrossar tots
els individus que trobe per davant. Diem, doncs, que el roig, tant la sang com el
foc, concentren la libido del marit, aquesta energia psiquica plena de dolor, angoi-
xa, inferioritat i enveja que mouen el marit a dur a terme tot un seguit d’accions
malevoles.

El color roig en aquest relat simbolitza la impulsivitat, I'ardor, la dualitat pas-
sié-accid, propis de la joventut, tot i que dut a I'extrem pel marit en tant que, fi-
nalment, «extériorisé, le rouge devient dangereux comme I'instinct de puissance
s’il n’est pas contrdlé; il mene a I’égoisme, a la haine, a la passion aveugle, a 'amour
infernal» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 963).

A mig cami entre el blanc i el roig hi ha el rosa, que representa en Cosme. El
color rosa s’origina de la mescla dels dos colors anteriors, cosa que, al nostre parer,
podria simbolitzar la posicié d’en Cosme respecte al triangle amorés. En Cosme
és al mig del matrimoni, és I’element torbador que impedeix que la Balbina estime
el seu marit, perque és només a en Cosme que ama. Sembla que al llarg de tota la
tradicié simbolica la mescla entre el roig i el blanc ha estat recurrent, atés que re-



96 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

presenten, com hem dit, els contraris, i la uni6 de contraris genera una gran rique-
sa metaforica:

Au septieme siecle, selon Bede, le tombeau de Jésus-Christ était peint d’une
couleur mélangée de blanc et de rouge. L'on retrouve ces deux éléments com-
posants de la couleur rose, le rouge et le blanc, avec leur valeur symbolique
traditionnelle, sur tous les plans, du profane au sacré, dans la différence accordée
aux offrandes de roses blanches et de roses rouges, ainsi que dans la différence
entre les notions de passion et de pureté et celles d’amour transcendant et de
sagesse divine (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 952).

El color rosa no pot ser estudiat sense relacionar-se amb la flor que li ha donat
el nom. De fet, tant el color com la flor indubtablement simbolitzen I’amor, «la
rose est devenue un symbole de 'amour et plus encore du don de 'amour, de
I’'amour pur» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 952). En aquest relat, 'inic amor
pur, innocent, gairebé idealitzat és, sens dubte, el que es professen matuament la
Balbina i en Cosme. L'tinica historia d’amor per la qual ens cal conéixer el nom
dels amants. L'absencia justificada d’apellatiu del marit s’explica, en realitat, pel
seu paper periferic amb relaci6 a aquesta historia d’amor. Ara bé, curiosament, és
qui més protagonisme posseeix en el relat, atés que n’és la font narrativa (narrador
homodiegetic extradiegetic).

El color blau és un leitmotiv que apareix a mitjan relat i acaba sent un malson
per al marit, a qui se li apareix de manera recurrent, cada vegada revestit en més
llocs i cossos: el somni, les estreles, la lluna, I’aigua, la nit, la claror (tots aquests
elements lligats al simbolisme de la dona). Finalment, «vaig arribar a pensar que
tot era blau» (Rodoreda, 2009, p. 248). El misteri que genera aquesta aparicié an-
goixant es resol al final del conte quan el marit confessa que «el blau de la nit era
[...] d'un blau com el blau dels ulls de la Balbina» (Rodoreda, 2009, p. 249). El blau
envolta 'escena i abraca en la mort el cos i 'anima del marit. En aquest blau hi ha
la seua dona, a la manera d’una deessa, que és pertot, eteria.

El blau és un color suau per a la mirada, és un color pur, el de la volta celeste.
El marit de la Balbina se sent inundat de la tonalitat blavosa pertot arreu. Cheva-
lier i Gheerbrant en confirmen les qualitats:

Le bleu est la plus profonde des couleurs: le regard s’y enfonce sans rencontrer
d’obstacle et s’y perd a I'infini, comme devant une perpétuelle dérobade de la
couleur. Le bleu est la plus immatérielle des couleurs: la nature ne le présente
généralement que fait de transparence, C’est-a-dire, de vide accumulé (Chevalier
i Gheerbrant, 1982, p. 148).!

1. En negreta a I’original.



ELS CONTES AMB METAMORFOSI 97

El blau és el color més profund i transparent a la mirada; de fet, els pintors
moderns com Kandinsky 'empraven perque el blau és un color que calma i, a
diferencia del verd, «il ne tonifie pas» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 148). D’al-
tra banda, el blau esta relacionat amb el mén dels somnis: «Entrer dans le bleu c’est
un peu comme Alice au Pays des merveilles, passer de 'autre c6té du miroir. Clair,
le bleu est le chemin de la réverie» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 148).

En el conte aquesta ambigiiitat és patent, ja que no sabem si el marit realment
mor asfixiat pel gat o si és tot una allucinacid, un somni que ha tingut i en que han
aparegut tots els elements que inconscientment representaven la seua dona... De
nou, aquesta qiiestié queda oberta i podem confiar o no en la veu del narrador
homodiegetic (marit).

El gat és un simbol freqiient en la narrativa rodorediana. Per exemple, té un
paper primordial en Aloma, en que, segons Luczak (2000, p. 154), existeix un «pa-
ralelismo entre las relaciones amorosas de Robert y Aloma, y la de la pareja de
gatos, que observa la protagonista»; de fet, segons la mateixa autora, en una ocasi6
Rodoreda ja deixa intuir que Aloma momentaniament es metamorfosa en gat: «La
transformacion que se realiza en la psique de la protagonista llega a ser una especie
de pre-metamorfosis sustancial» (Luczak, 2000, p. 154). Es aquell moment en qué
Aloma «mig boja de desesperaci6 li va mossegar els llavis» (Luczak, 2000, p. 154).

En un sentit més ampli, Chevalier i Gheerbrant apunten que: «Le symbolisme
du chat est tres hétérogene, oscillant entre les tendances bénéfiques et maléfiques;
ce qui peut s’expliquer simplement par Pattitude a la fois douce et sournoise de
I'animal» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 247). De fet, seguint aquesta entrada,
coincideixen els dos gats que apareixen al relat. D’'una banda, tenim en Mixu (en
Cosme), que és dolg, casola, tranquil i carinyds. La seua indolencia fa que finalment
el marit el remate. En canvi, el darrer gat, Pobscur, el que viu al carrer, «<més negre
que la nit de les animes» (Rodoreda, 2009, p. 249), és qui acaba ofegant i fent mo-
rir el marit de manera lenta i dolorosa. Uheterogeneitat del simbolisme del gat
queda perfectament esculpida en aquest conte.

El punt de connexi6 entre el gat i la protagonista és la mirada. La Balbina, en
morir, mira el seu marit: «Li veia els ulls tallats en ametlla que em miraven sense
mirar-me i que brillaven com els ulls d’un gat a les fosques» (Rodoreda, 2009,
p. 244). Aquest fragment apareix gairebé a I'inici del relat i representa un indici de
metamorfosi. La Balbina llan¢a un primer senyal de I'ésser que la representara. Un
animal a qui s’estima pero que primer haura de ser sacrificat (pel marit) per a fi-
nalment poder ressuscitar i venjar-la. Aquest fragment s’arredoneix, doncs, quan
en els instants finals del relat es diu: «Me’l vaig trobar al davant, amb els ulls de mel
clavats en els meus, més negre que la nit de les animes» (Rodoreda, 2009, p. 249).
El gat mira la dent de la Balbina com una advertencia, com un desafiament de cara
al marit per a recuperar ’honor que és seu, 'tinica cosa que queda fisicament i que



98 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

simbolitza la Balbina: «Feia rum-rum sense parar i mirava la dent amb aquells ulls
de mel d’abella» (Rodoreda, 2009, p. 249). Aquest segon gat, segons es despren del
relat, podria encarnar la Balbina i ser Pelement decisiu del relat perqueé apareix al
final i gracies a ell s’accelera la fi del conte.

La mirada és un element primari en la narrativa rodorediana, cosa que apun-
tala la nostra tesi sobre la consistencia del simbol gat-mirada. Recordem que al
proleg de Mirall trencat Rodoreda advertia: «Una mirada et pot impressionar més
que no pas la bellesa d’uns ulls» (Rodoreda, 2006, p. 9).

Dels tres simbols que hem volgut desglossar en aquest apartat, dos es relacionen
amb el sentit de la vista, gat-mirada i color blau-ulls Balbina. El darrer simbol, que
és el gerani, es connecta amb la Balbina a través de 'olor i de la forma. Els tres
simbols recorden la Balbina, o almenys el seu marit, que és el narrador, aixi ens ho
transmet. Com que el narrador no és fiable, perque és homodiegetic, mai no podrem
confirmar si aquests tres simbols es corresponen a tres metamorfosis de la Balbina.
En tot cas, per seguir i eixamplar I'estudi, hem fet el vot de confianga en el marit,
ens ’hem cregut i, per aixo, afirmem que, després de morta, ’anima de la Balbina
és present en forma de tres elements: el gerani, el blau i el gat, els quals de menys
a més prendran venjanga de la seua mort.

4.4.6. La metamorfosi com a mite palingenétic

En aquest cas, encara que ens coste de creure, al nostre parer la metamorfosi
és un alliberament de la persona. Parlem d’un mite palingenetic. Tot i que ha de
travessar la mort, la Balbina escapa d’una existeéncia dolorosa i passa a un altre
estat. En forma de gerani, de color blau o de gat, la Balbina aconsegueix fer el que
no havia estat capa¢ en vida: turmentar el seu marit talment com ell havia fet amb
ella. Per a la Balbina la metamorfosi és gairebé una decisié presa a consciencia.
Segons es desprén del relat, ella accepta, resignada, la mort quan, diariament, con-
sent que el seu marit la vaja anihilant.

Per a la Balbina la mort significa un renaixement, un pas que ha de travessar
per a alliberar-se i abocar-se a una altra vida. Per aquesta ra6, parlem de mite pa-
lingenetic. Es tracta d’una historia en que hom renuncia a I'existéncia present abans
que s’acabe i es llanc¢a a viure una altra vida. En molts relats, com el cas nostre,
significa un pareéntesi. La mort en el mén dels vius permet el passatge a una altra
vida.



5. Fls contes limit

5.1. «LA SALA DE LES NINES»
5.1.1. Introduccio

«La sala de les nines» és una pega escrita des de la hipertextualitat més expli-
cita en el sentit genettia (Genette, 1982). Es tracta d’'una transformacio seriosa de
I’hipotext de Llorenc Villalonga a Bearn o la sala de les nines, de tal manera que
aquest conte rodoredia cal entendre’l com un hipertext que recrea, a la seua ma-
nera, el text anterior villalonguia. I és que Merce Rodoreda, en honor al seu company
de lletres i a la seua més celebérrima obra, va escriure el conte que hui tenim a les
nostres mans i que pretén donar llum a un dels episodis més foscos de la historia
dels Bearn: les activitats perpetrades per 'avi de Don Toni a la sala de les nines. Un
afer que Villalonga s’encarrega curosament d’insinuar, perd mai de relatar.

«La sala de les nines» de Rodoreda fa també una aclucada d’ull a ’obra mallor-
quina pel que fa a 'aparell transmissor de la informacié: veu i focalitzacié modal.
En aquest cas, si es pot, un pel més rebuscat. Eladi Formenti troba a les golfes d’una
casa una carta. Aquesta lletra fou escrita per algun anonim que devia ser molt
proper al senyor de Bearn, atés que visqué amb ell 'aventura a I'interior de la sala.
Després de conéixer la veritat ocultada pels Bearn i —en el pla real— pel mateix
Villalonga, decideix posar tinta i paper als fets. Miraculosament, al cap d’anys,
Eladi Formenti troba Pescrit, el transcriu i envia a Joan Mayols, el marmessor i
unic supervivent de la tragedia de Bearn. Aixi, la veritat és revelada al narrador
testimoni per excelléencia de 'obra de Villalonga, Joan Mayols, la persona encarre-
gada de relatar-nos la historia dels Bearn.

Rodoreda, en aquest cas, també dona la veu a un personatge secundari: 'acom-
panyant amic del senyor de Bearn, que sera qui ens narre 'infern i 'allucinacié
viscuda a la sala de les nines.



100 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Abans de passar a I'analisi de les metamorfosis i 'evolucié de les transforma-
cions en el senyor de Bearn —i també en les nines— farem una breu pinzellada
del conte.

5.1.2. Sinopsi

En la casa dels Bearn s’esperava una criatura. Amb deliri, la mare desitjava que
fora una xiqueta. Ja ho preparava i ho imaginava tot. «Volia una nena», pero «li va
néixer un fill i va semblar que ni se n’adonés» (Rodoreda, 2009, p. 206), de tal
manera que el va fer pujar com una xiqueta i, per tant, li va contagiar el gust per
les nines. Amb els anys aquest caprici matern es pagaria amb una desviaci6 per part
del fill (de les seues funcions i projeccions com a home i en una obsessié malaltissa
per les nines).

Desaprovat per tots, el jove Bearn practica la seua passié d’amagat i totalment
sol fins que un dia decideix trencar el seu silenci i portar un desconegut a la sala
secreta... Alla el desconegut (i testimoni notarial dels fets) coneix la veritat oculta:
el gran magatzem de nines, la cura que en pren el senyor i les exigeéncies que recla-
men les nines del seu senyor... En un episodi de panic i d’allucinacio, el testimoni
anonim ens desvelara la forca i el semblant huma que posseeixen les nines.

Uns dies més tard de la visita nocturna, el senyor de Bearn sera mort en unes
circumstancies misterioses a la sala de les nines.

5.1.3. Metamorfosis

En aquest relat, assistim a dues metamorfosis de signe oposat: per una banda,
hi ha el principi de metamorfosi del senyor de Bearn, quan el troben mort al final
del relat: «Tenia els ulls oberts, de vidre de nina. I els molls clavats al ventre» (Ro-
doreda, 2009, p. 213). Per laltra, hi ha la metamorfosi de les nines, que semblen
gairebé humanes de tant ser tractades com a criatures. Com veurem, les nines
passen de ser les germanes de Bearn a esdevenir les seues filles-dona, cada volta
n’hi ha més i s’apoderen de la debilitat obsessiva del senyor de Bearn.

Tothom ha tingut nines o ninos alguna vegada, pero, sens dubte, mai no han
adquirit un rang tan elevat com en aquell cas. Les nines alla seuen a taula «al costat
delnen [...] al’hora de dinar i a’hora de sopar» (Rodoreda, 2009, p. 206), el xiquet
parla a alguna entre «cullerada i cullerada i fent-1i un bes» (Rodoreda, 2009, p. 207).
Unes mostres d’afecte exacerbades, més encara, tractant-se d’un xiquet. Per al se-
nyor, ja des de petit, les nines no sén mers joguets, siné que adquireixen una di-
mensié humana. Les nines acabaran sent les iniques a qui s’'abocara i no el jutjaran.

La familia de Bearn decideix tallar aquestes dinamiques en el moment que el
xiquet de Bearn es fa gran. Llavors, simbolicament, com a molts xiquets, li arren-



ELS CONTES LIMIT 101

quen tots aquells trets infantils per anar definint només aquells que el faran adult
i sexualitzat: «Quan va ésser grandet li van tallar els rulls i el van separar de la nina»
(Rodoreda, 2009, p. 207).

Llavors, els pares 'envien a cérrer mén i «viatjar per 'estranger». En tornar, pero,
el senyor no ha oblidat el seu deliri infantil i tota la lluissor aconseguida en els viatges
esdevé negror. El senyor ha tornat sobre les seues passes. Ara si, imparable.

Per la sala de les nines hi haura cada nit molt de trafec. Alla, amb molt de recel
iaPempara de 'obscuritat, el senyor cuidara de les nines com les seues criatures:
«I deien que alguna nit es veia la seva ombra [...] amb la nina ben aferrada a coll
o aguantant-la enlaire com si fos una criatura de debo» (Rodoreda, 2009, p. 207),
«va fer pujar llits i bressols a la sala» (Rodoreda, 2009, p. 207), cosia vestidets, etc.

Contra la voluntat de tot el mon, fins i tot de la seua mare, que ja no I'entén,
el senyor cada cop va entrant a la sala més i més nines i les tracta com unes «se-
nyoretes». Senyoretes i criatures son apellatius per a referir-se a éssers humans que
aci designen les nines. Amb aquesta metamorfosi onomastica Rodoreda comenga
a encetar el cami de la metamorfosi total posterior.

Quan 'amic anonim entra a la sala, sembla que les nines ja han pres cos i carac-
ter. Trasbalsat per la nit i pel misteri de la sala, el visitant ens narra «la mena de
presencia que hi ha darrera de les coses» (Rodoreda, 2009, p. 208), aixo és, la presen-
cia que amaguen alguns objectes de la sala. «Vaig comencar a sentir una angtnia»
(Rodoreda, 2009, p. 208) molt gran en el moment que comenga a sentir «xiuxiuejos»,
quan entreveu «lluissors que s’apagaven de seguida» (Rodoreda, 2009, p. 208), quan
les ombres d’ells dos i de les nines es confonen («les nostres ombres i les ombres
de les nines van comencar a dansar per les parets» [Rodoreda, 2009, p. 209]). En
aquesta mena d’aquelarre inicial, el senyor fa el canvi i, sense temor, tracta les nines
de manera gairebé sagrada, amb molta tendresa. Per exemple, és for¢a comprensiu
quan afirma: «<Em va dir que s’acostava tant perque ella no ho sentis, perque no ho
sabia que estava clavada pels peus» (Rodoreda, 2009, p. 208). Es tendre i amorés quan
les toca, les acarona i les besa: «Es va ajupir i li va besar el baix de la faldilla» (Rodo-
reda, 2009, p. 208), «quan passava per davant d’'una nina gran li feia una caricia
distreta» (Rodoreda, 2009, p. 209). Es molt servicial i, per aixo, els planxa, els cus i
les pentina. Per tot plegat, les nines aparentment 'estimen: «Les tres nines se’l mira-
ven ila del mig [...] reia una mica» (Rodoreda, 2009, p. 209).

Astorat veient 'escena, el visitant no sap com reaccionar. El senyor el convida a
participar arreglant-les, pero ell vol marxar: «<Me’n volia anar, pero no trobava la
manera d’anar-me’n» (Rodoreda, 2009, p. 210). Mentrestant les nines van prenent
for¢a i comencen a manipular el senyor, el qual es veu obligat a complaure-les. Per a
calmar el son d’una nina, el senyor va «comengar a gronxar-la com si fos una cria-
tura amb les venes plenes de sang. Li endregava els cabells amb una ma que tremo-
lava i li deia que li faria un bes als ulls [...]. I la va descal¢ar i va besar-li les plantes



102 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

dels peus fins que va semblar que ja dormia» (Rodoreda, 2009, p. 210-211). En aquest
punt el senyor sembla més aviat un esclau que ha d’estar en tot moment pendent de
les seues exigencies. Les nines s’apoderen i volen cadascuna la seua parcella d’influ-
encia. Es per aixo que el senyor vol «brodar el nom de cada nina en els vestits per no
posar els vestits d’una a I'altra» (Rodoreda, 2009, p. 211). Cada nina posa de manifest
la seua sobirania. Davant d’aquesta situaci6 egolatra, el senyor no pot satisfer-les a
totes —semblen gairebé un exercit— i se sent malament, nervids i estressat: «De
vegades s’equivocava i aleshores estaven intranquilles i armaven el gran bull, car
només volien dur coses que fossin seves» (Rodoreda, 2009, p. 211).

En aquest punt del conte la metamorfosi de les nines no és un indici, siné una
evidencia. Les nines han guanyat la partida sobre el seu senyor i el tracten al seu
caprici. Davant del tumult in crescendo que s’ha generat, el senyor apaga els llums
i s’acaba el joc. Les nines callen i tots plegats s’adormen a la sala. Pero les seues
presencies resten intactes i, de manera gairebé allucinant, entre la realitat i el som-
ni, el visitant afirma:

No sé si ho vaig somniar, perd guard el record d’unes ombres a penes des-
triables que canviaven de lloc sense que mai les veiés moure, de sorolls insolits:
gemecs ofegats com si les nines, rabioses de no poder estar soles, se m’acostessin
amb la boca plena de males paraules i mossegant-se la llengua per no deixar-les
sortir (Rodoreda, 2009, p. 212).

Les nines es venjaran de la traici6 del seu amo, que les ha mostrades a un des-
conegut i n’ha desvelat el secret. Una nit, dies després d’haver estat visitades per
I’amic, hi ha una gran baralla entre el senyor i les seues propies stubdites. Culmina
aci el procés de metamorfosi i tant nines com senyor s’anivellen. Les unes en un
procés clar d’humanitzacié; laltre, en un procés invers de degradacié. Deleroses
d’enfrontar-se al seu amo, les nines el maten. Finalment, a trenc d’alba, s’esclarei-
xen els fets i es posa llum a 'escenari de la batalla:

Tenia els ulls oberts, de vidre de nina. I els molls clavats al ventre. No sé per
que vam anar a dalt; vam travessar ’oratori, ens vam enfilar per I'escala secreta
i vam esbotzar la porta de la sala. Hi havia moltes nines esquitxades de sang i
la de la vitrina era per terra amb les cames arrencades. Ran de la finestra, dreta,
pero una mica decantada, si caic no caic, hi havia la nina dels peus clavats. [...]
Amb el corrent d’aire va caure d’esquena, plana de cara al sostre, i el vidre dels
ulls era igual que el dels ulls del jove senyor Bearn (Rodoreda, 2009, p. 213).

La metamorfosi en aquest conte es presenta una mica diferent de la resta de
relats. En primer lloc, no és només un individu qui es metamorfosa siné dos (ell i
les nines). A més a més, la metamorfosi no és total, sind parcial: els éssers meta-
morfosats es troben a mig cami entre ’home i les nines, d’aquesta manera un es-



ELS CONTES LIMIT 103

devé altre i l'altre esdevé I'un. La metamorfosi en aquest relat representa un desig
d’alliberar-se de la propia condicié i esdevenir-ne una altra, més harmoniosa amb
els propis desitjos.

D’aquesta manera, el senyor, desorientat des de petit pel tracte gairebé huma
que els és concedit a les nines, acaba per veure-les com unes «criatures» o unes
«senyoretes», a les quals podra aferrar-se sense constrenyiments i podra estimar-les
sense mesura, sempre sent, pero, el seu amo. La seua passio6 per les nines els insu-
flara de vida i a ell el rebaixara per a assemblar-s’hi. En morir, el senyor té els ulls
i el ventre de nina. Parlem, llavors, d’'una metamorfosi.

Per la seua banda, les nines, amb P'alé de vida, i cada cop més apoderades pel
seu nombre creixent, reclamen sobirania i atencid. S6n dotades de personalitat, de
sentiments i experimenten frustracions. Les nines no son éssers inanimats: tenen
vida i és, per aix0, que nosaltres hem interpretat que hi ha metamorfosi.

5.1.4. Les nines

Tots hem tingut alguna vegada un nino o una nina. N’hem tingut, de fet, de
totes les formes, estils i colors, i no es tracta d’un objecte ltdic actual. Sabem des
d’antic que ens fan companyia.

Quan som infants, les nines i els ninos ens acompanyen pertot arreu, s6n el
nostre amic imaginari, a qui tot ho contem, a qui cuidem, a qui portem als nostres
llocs secrets, etc. De fet, hi ha tota una escola educativa que instrueix les xiquetes
des de petites a preparar-se per a tenir cura de la familia a través de la practica
continuada del joc de les nines. Perque, curiosament, quan les xiquetes hem tingut
nines, molt sovint no les hem considerades amigues, sind més aviat filles i, nosaltres,
petitetes, n’érem les mares.

Hi ha moltes classes de nines, pero la majoria coincideixen en una cosa: tenen
trets facials i corporals infantils. Les nines son fetes perque les xiquetes hi juguen,
per tant, han de ser petites com elles. Tenen les seues mateixes necessitats i aten-
cions. Les nines del conte responen també a aquest perfil: es deixen acaronar, gron-
xar i besar com unes xiquetes. Ara bé, demanen, amb violencia, cura i atenci6 per
part de Pamo.

Com a referent que s6n de I'imaginari collectiu infantil, les nines apareixen en
molts relats: hi ha referéncies des d’Egipte fins a Roma, pero, sens dubte, les que
més ens sonen provenen d’alguns dels relats més celebres de I'¢época contempora-
nia. Recordem, si no, Toy Story, El trencanous, El soldadet de plom...

El mot nin-nina comparteix la mateixa etimologia que nen-nena, és a dir, que
des del mateix origen de la paraula es fa patent la semblanca que mantenen els
xiquets i els ninos. De fet, en alguns llocs del domini lingiiistic, com ara als Pirineus
o a Mallorca, als infants també se’ls sol anomenar nins. Resulta una paradoxa que,



104 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

en fer-nos grans, moltes persones que hem estimat els ninos els agafem por i ens
provoquen inquietud. Quan érem petits, els revestiem de vida; llavors el seu sem-
blant antropomorfic tenia sentit ple. En el moment que aquest pacte de versem-
blanca es trenca i cau el mur de fantasia, la semblanca irrevocable dels ninos als
humans ens pertorba. Els seus ulls, les seues faccions, la seua motricitat..., els
descarten de ser mers objectes i ens descolloca. En molts casos, com hem vist en
la tradici6 popular —que continuen Villalonga i Rodoreda—, els ninos tenen una
natura escindida. Durant el dia, als ulls dels humans, s6n la seua propietat i actuen
com a ésser inerts i irredempts, pero en el moment que s’alliberen de la supervisié
humana... clic! Desperten i tenen anima. (Aixd ocorre majoritariament a la nit,
quan els infants descansen, vegeu el conte del Trencanous, Toy Story o la mateixa
Sala de les nines.) La vida dels ninos, amb tot, sempre resta subjecta a tribulacions,
i la seua llibertat, doncs, sol estar condicionada a la preséncia de I'amo/a.

En el camp de la robotica, hi ha una hipotesi que s’anomena vall inquietant
i que pot aplicar-se sense impediments també a les nines. Aquesta hipotesi afirma
que quan hi ha una réplica antropomorfica que s’assembla en excés a I'aparenga i
al comportament d’'un huma causa una resposta de rebuig entre els observadors
humans. En un principi, com més semblant siga 'aparenga d’un robot a la d’un
huma, més empatia podra haver-hi. Ara bé, quan es creua una linia d’excessiva
similitud, la resposta és el rebuig.

El nostre protagonista, sorprenentment, no ha patit mai aquesta sensaci6 d’es-
tranyesa o de rebuig envers les nines, cosa que es deu a 'alteracié de la conducta
que ha tingut des de petit respecte d’elles. U'amic visitant, en canvi, ens representa
a tots nosaltres quan ens confessa els seus sentiments i el seu panic en comprovar
no solament la increible humanitzacié de les nines, sin6 també el comportament
delirant del seu amic.

5.1.5. El mite de la metamorfosi

Com hem vist en la introduccid, és dificil emmarcar aquest conte estrictament
dins la classificacié de metamorfosis. La focalitzacié en un narrador testimoni, la
metamorfosi parcial i la incertesa de no poder saber com s’ha produit la transforma-
ci6 generen, tot plegat, dificultats a ’hora d’entendre que suposa la metamorfosi per
als individus i, per tant, de saber a quin tipus de mite ens remetem. Nosaltres hem
volgut fer una lectura en queé intentem donar un sentit a la metamorfosi tant en el
cas de les nines com en el del jove Bearn. Amb tot, és una lectura que no té voluntat
d’erigir-se com a definitiva.

El mite de la metamorfosi en aquest relat és ambigu perque implica apropar-se
en cada cas a l'estat cobejat. En situar-se en posicions contraposades, la metamor-
fosi esdevé una lluita de contraris que acabara amb llur destrucci6 total. La meta-



ELS CONTES LIMIT 105

morfosi, a més, en el cas de les nines, és gairebé continuada; no és el cas, pero, del
senyor de Bearn, de qui no tenim noticies de la transformacié fins al final. El
sentit de la metamorfosi pot ser, per tot, de signe oposat en cada cas. Per al senyor
de Bearn, metamorfosar-se significa una degradacié de la seua condicié humana
que ha estat alterada des de petit, i 'ha fet relacionar-se amb éssers inanimats. Per
a les nines, tanmateix, la metamorfosi significa un ascens en la seua condicid, una
humanitzacié. Per a ell, doncs, la metamorfosi és un mite de degradacio; per a elles,
en canvi, un mite palingenetic. Ara bé, la transformaci6 de les nines no comporta
I’assoliment de la qualitat més preuada de la condici6 humana: la llibertat. Elles
només han guanyat «a mitges» la condici6 de persones i, per tant, continuen de-
penent de I'amo. La conscienciacié d’aquest estat «<incomplet» és el que explica la
seua tragica revolta final. No es pot jugar amb la vida i la humanitzaci6: els éssers
creats es revolten.

5.2. «EL SENYOR I LA LLUNA»
5.2.1. Sinopsi

Una mostra curiosa del monoleg autobiografic, ja que el narrador primer o ex-
tradiegetic simplement inicia el relat per donar tot just la paraula al personatge del
botiguer, transformat en narrador segon o intradiegetic, que conta les seues estranyes
experiencies amb la lluna al personatge narrador primer, convertit en narratari in-
tradiegetic en aquest relat de segon nivell o metadiegetic. Es a dir, que el narrador
primer responsable del monoleg autobiografic només té una aparicié momentania
a I'inici absolut del relat i tota la importancia diegetica recau en el relat segon.

Aquest narrador segon li conta que, després de vendre una botiga, s’havia com-
prat una torre i se n’ana a viure-hi. De viure sol comenca a agafar manies. La més
cridanera fou la d’eixir totes les nits a caminar pel jardi «tant si feia fred com si feia
calor» (Rodoreda, 2009, p. 231). La seua vida era molt monotona: de dia, endrega-
va i feia totes les tasques de la casa; a la nit, eixia a passejar ben mudat pel jardi.

Una nit va passar un fenomen particular. La porteta del jardi que donava als
camps estava oberta i «pel buit de la porta entrava un raig de lluna molt brillant
que anava a parar al peu del sortidor» (Rodoreda, 2009, p. 232). La resta del jardi
estava fosc, sense lluna, només s’hi filtrava per aquell punt. Atret pel refilet de llum,
el va seguir fins que es va trobar la lluna. Aquest viatge es va repetir ininterrompu-
dament i el va mantenir molt en secret.

Les anades i vingudes a la lluna omplien de felicitat i sentit la vida del senyor:
en cada moment del dia anhelava P’arribada de la nit. Una vesprada va trobar un
objecte curids al jardi. Es tractava d’una llentia. A la nit, quan va tornar a pujar a
la lluna, en va veure moltes més. D’aquelles llenties en germinaven brots. De les



106 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

que eren a la lluna els brots davallaven cap a la Terra; de les que eren a la Terra, els
brots ascendien cap amunt. Tot plegat com unes estalactites i estalagmites:

Devien caure de la lluna quan jo hi era i es plantaven sols i brotaven i
s’enlairaven com esperitats amb una furia de planta boja que feia esgarrifar.
[...] Tels de dalt, els que brotaven de la lluna, feien el fil cap avall, com si anessin
a trobar els del sortidor. De seguida hi va haver una xemeneia que baixava i una
altra que pujava (Rodoreda, 2009, p. 233).

Aquestes dues ximeneres finalment un dia es van ajuntar i el senyor ja no va
tornar a la lluna seguint el raig de llum, sin6 per dins de la ximenera. Va procurar
amb molt de recel de mantenir bé aquestes connexions i llavors les anava lligant,
retallant, endre¢ant, etc. Un cop 'obra va ser ben acabada, va gaudir de la feina
feta, feli¢: «Cada nit prenia la lluna una estona» (Rodoreda, 2009, p. 234).

Un any i mig després tot es va esquingar. La ximenera estava trencada i era
I'Gnic cami que li quedava per anar a la lluna, ja que, des de feia temps, la llum no
entrava per la portella. El senyor ho va intentar de totes les maneres, pero no va
aconseguir refer la seua obra. Va perdre I'esperanca.

Temps després, quan gairebé ja estava superat, la lluna va tornar a donar llum,
pero per darrera vegada: «La porteta del jardi va obrir-se sense que les frontisses li
grinyolessin com una porta morta» (Rodoreda, 2009, p. 235). La lluna li va oferir
I'dltim viatge: «La lluna bondadosa m’havia obert un darrer cami d’esperanca pero
era un cami trencat» (Rodoreda, 2009, p. 235).

L’home, conscient que tot s’havia acabat, va decidir enterrar la seua experiencia.
I una forma de matar el seu secret i llevar-li pes va ser contar-ho al seu interlocutor.
Com a record d’aquella experieéncia al senyor li han quedat algunes marques facials
que recorden la superficie lunar. A dintre, en canvi, li ha quedat dolor i tristesa:

Dintre de mi no hi ha res. Només les coses tristes que hi ha a dintre de
tothom. Si. Només les coses tristes que se’t queden a dintre estirades i planes
com els morts a dintre de la terra... Cementiris i cementiris... A dintre de la
terra. Si senyor. A dintre de la terra (Rodoreda, 2009, p. 236).

5.2.2. Metamorfosi

La metamorfosi que s’esdevé a «El senyor i la lluna» és semblant a la de «La
sala de les nines». Després d’un contacte tan prolongat amb la lluna, ’home acaba
desenvolupant alguns trets facials que recorden la superficie lunar: té foradets i un
color blanquinds semblant al del satellit, «<amb la cara blanca, una mica cremada
i una mica foradada perque la lluna viu d’aixo...» (Rodoreda, 2009, p. 236). Es
tracta, doncs, d’'una metamorfosi parcial perque el senyor no mostra grans canvis



ELS CONTES LIMIT 107

en la seua fisonomia. Altres contes com «La salamandra» o «El riu i la barca» cons-
titueixen exemples clars de metamorfosi. En el cas de «La meva Cristina», ’home
no es transforma en cap animal o planta (com en «Una fulla de gerani blanc»),
pero la transfiguracié de la seua pell en perla i en la carn tendra —com la de la
Cristina— s6n canvis impactants, estesos arreu del seu cos. Pel que fa a «La sala de
les nines», els ulls de nina i els molls al ventre sén els indicis que ens fan parlar
de metamorfosi. En el relat que tenim a les mans —«El senyor i la lluna»—, els
trets metamorfosats sén encara més subtils. Parlem de metamorfosi, és clar, pero
no sense tenir en compte la gradualitat dels canvis de més («La salamandra» o «El
riu i la barca») a menys («El senyor i la lluna»).

5.2.3. Simbols

El principal simbol d’aquest relat és, sens dubte, la lluna. La Lluna és l'astre
més venerat pels humans juntament amb el Sol. De fet, la seua aparicié ciclica
mantenia unes influéncies sobre els humans i sobre la Terra molt superiors a la
presencia del Sol. Popularment, s’han relacionat les fases lunars amb la plantacié
ila recollida dels cultius, el cicle menstrual, les marees i, fins i tot, amb el creixement
dels cabells, la reproduccio, etc.

Cientificament, el fet que la Lluna siga tan a prop de la Terra ha creat una for-
¢a d’atraccid que fa que els planetes roten a un ritme constant i que les influencies
entre I'una i l'altra siguen abassegadores. Recordem que la Lluna va collidir amb
la Terra i llavors va inclinar-ne I'eix. Gracies a I'angle inclinat que va agafar la Ter-
ra, la llum del Sol incideix de manera diferent en cada eépoca de 'any i, per tant,
existeixen les estacions, ’estabilitat climatica i, en definitiva, el cicle de la vida. En
sintesi, tant la collisié com I’atraccié de la Lluna dota la Terra d’estabilitat. En cas
que la Lluna s’allunyara, aquest cicle perfecte es desballestaria. Per tant, la presen-
cia de la Lluna és més o menys perceptible per als humans, pero irremeiablement
condicionant per a la vida a la Terra.

Tot i la petitesa de la Lluna, els humans ’hem igualada al Sol, que és Iastre rei
i una estrela for¢a més gran que el satellit. Inconscientment, la humanitat ha per-
cebut una mida irreal, pero que és logicament explicable. La Lluna i el Sol s6n
capagos d’eclipsar-se, és a dir, de tapar-se 'una a laltre, de manera que lefecte
optic ens fa creure que tenen la mateixa mida. Si bé la Lluna té un radi quatre-
centes vegades inferior al del Sol, és tres-centes noranta vegades més a prop de la
Terra, cosa que, de nou, en reforga la imatge de grandesa.

Chevalier i Gheerbrant apunten que, efectivament, «C’est en corrélation avec
celui du soleil que se manifeste le symbolisme de la lune» (Chevalier i Gheerbrant,
1982, p. 681). Segons els autors, les dues caracteristiques principals de la lluna sén
la llum que desprén (que és un reflex de la llum solar) i les fases per que passa.



108 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

D’aquesta manera, «elle symbolise la dépendance et le principe féminin, ainsi que
la périodicité et le renouvellement. A ce double titre, elle est symbole de transfor-
mation et de croissance» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 681).

El senyor que va a la lluna és un home amb alguns trets femenins, «begut de
galta, amb els ulls petits i enfonsats, els llavis tendres, molt estrany, com els llavis
d’una boca femenina i jove» (Rodoreda, 2009, p. 231). No és la primera vegada que
Rodoreda crea un protagonista home amb trets femenins (recordem «La sala de
les nines», «El riu i la barca», Quanta, quanta guerra...). Sén éssers marcats per
una sensibilitat exacerbada i mancats d’alguns trets emblematics de la virilitat,
persones que no s’encabeixen dins els rols de masculinitat o feminitat establerts
per la societat. Segons Arnau, aquesta tendencia rodorediana a crear personatges
de tall androgin prové de 'esoterisme: «Merce Rodoreda, atreta per I’esoterisme,
va manifestar d’'una manera gairebé logica I'afinitat que sent per 'androginisme»
(1990, p. 149). Un tipus de personalitat que I’autora relacionava amb els artistes i
que era considerada «I'ideal de perfecci6 espiritual» (Arnau,1990, p. 150).

La lluna, en aquest relat, és simbol de renaixement i de mort. Esta lligada al
canvi i a la transformacié, com hem dit adés, perd també esta relacionada amb el
traspas: «C’est pourquoi de nombreuses divinités lunaires sont en méme temps
chthoniennes et funéraires» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 682). Anar a la lluna
significa, al principi, per al nostre senyor, un naixement i, finalment, una mort,
quan la lluna li ofereix el darrer viatge. Es un home diferent de la resta, per la qual
cosa ningu no I'entendra ni el creura, és alga privilegiat que ha pogut desafiar les
lleis de la Terra i arribar a la Lluna: «Le voyage dans la lune ou méme le séjour
immortel dans la lune, apres la mort terrestre, sont réservés, selon certaines cro-
yances, a des privilégiés» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 682).

La lluna I’ha acollit i li ha renovat la vida i ell s’hi acomodara en aquesta nova
existencia. Per tal que ’home puga tornar a la Terra i tancar el seu cicle experien-
cial (mort terrestre — vida a la lluna — mort lunar — renaixement a la Terra), la
lluna haura de fer morir la seua vida lunar i retornar-lo a la Terra. Chome, enyorat
de la seua vida anterior, percebra aquest sacrifici amb molt de dolor, pero deutor
d’un gran aprenentatge encara que siga en forma de tristesa: «Dintre de mi no hi
ha res. Només les coses tristes que hi ha a dintre de tothom. Només les coses tristes
que se’t queden a dintre estirades i planes com els morts a dintre de la terra...»
(Rodoreda, 2009, p. 236).

5.2.4. El mite de la metamorfosi

Com en el cas anterior —«La sala de les nines»—, la metamorfosi que s’opera
és tan lleu que el relat pot fins i tot no adscriure’s a la linia de relats amb metamor-
fosi. De fet, tenim molt poques dades al conte que ens expliquen que han significat



ELS CONTES LIMIT 109

les anades i vingudes de ’home a la lluna. Entenem que esta trist perque la seua
rutina secreta ha acabat per sempre, pero, més enlla d’aquestes dades, no coneixem
quina implicaci6 ha tingut en la seua vida el susdit parentesi. De fet, no podem
arribar a comprendre que suposa per a ell la blancor i tenir clotets a la cara. Per
tant, ens és impossible saber quin és el sentit de la metamorfosi en el relat i decidir
a quin tipus de mite s’adscriu.

5.3. «LA GALLINA»

El conte que tenim a les mans és complex pel que fa a la seua adscripcié en la
llista que hem elaborat de contes amb metamorfosi. La dificultat rau en el fet que
no hi ha indicis suficients per a creure que la Matilde efectivament s’ha metamor-
fosat en la gallina. Potser algun lector pot interpretar-ho, ja que el marit quan
s’adreca a la gallina en la seua intervenci6 final —i culminant— I’anomena com
la seua antiga muller: «Matilde, Matilde...» (Rodoreda, 2009, p. 204).

Els nostres dubtes respecte a aquesta hipotesi sén més grans que les nostres
certeses. La focalitzacié presa (interna) en el fill no ens permet constatar si 'anima
de la difunta s’ha traspassat a la de la gallina, perque el pensament de ’'animal i de
la dona logicament queda silenciat. D’altra banda, a diferencia del relat «Una fulla
de gerani blanc», no hi ha connexions evidents entre la gallina i la Matilde. Recor-
dem que en laltre relat la fulla feia olor de la dent de la Balbina, el color blau era
el mateix que el dels seus ulls i el gat tenia el color i la forma dels ulls de la Balbina.
En el conte de «La gallina» aquestes connexions no queden materialitzades, ni tan
sols suggerides en la figura de la gallina.

El que ocorre en «La gallina» és que ’animal pren el lloc buit que ha deixat la
difunta i acaba establint-se com la matriarca de la familia. T¢é poder sobre el marit
—que la malcria i la cuida— i sobre el fill, a qui de vegades tracta amb una certa
superioritat.

En realitat, qui fa les funcions reals de la mare és el fill, ja que la gallina només
ocupa el lloc de poder, pero no s’encarrega de les tasques que eren confiades
anteriorment a la Matilde. El pobre xiquet perd per totes bandes: perd la mare,
perd Pamor del pare, es carrega les feines de la casa i ha de suportar una gallina
despotica.

Som en un terreny, doncs, que es presta a diferents interpretacions. La manca
de referencia sobre ’anima de la dona o sobre algun tret caracteristic que haja
estat impres en la gallina ens fa pensar que potser no es tracta, en aquest cas, d’'una
metamorfosi. Potser es tracta d’una allucinacié del marit, que desitja tan fervent-
ment la companyia de la seua difunta dona que acaba autoenganyant-se i fent-se
creure que la gallina és la seua anterior esposa. Podem parlar també de metamor-
fosi si prenem com a argument i evidencia tnica i irrefutable el nom: anomenar-se



110 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Matilde significa ser la Matilde. En darrer lloc, podem estirar més el fil interpreta-
tiu i parlar de metempsicosi. Uesposa es transfigura en gallina i mitjancant aques-
ta reencarnacié pot restar amb la seua familia. Aquesta és la interpretacid, sens
dubte, més forcada perque no tenim en cap cas indicis que la transfiguraci6é duga
implicita una purificaci6 o un enaltiment de 'anima (com ocorre en la metemp-
sicosi), ans al contrari, sembla que la desidia i la senzillesa que caracteritzaven la
mare es transformen en I'egoisme i la dominacié que caracteritzen la gallina.

Per que, doncs, Rodoreda va triar aquest animal com a simbol? L'ambient del
conte és una casa amb alguns animals de granja, entre els quals destaquen els conills,
els gats i les gallines. Cadascun d’aquests animals acompleix una funcio: els conills
s6n morts en un ritual molt precis i descrit al detall (Rodoreda, 2009, p. 202); el
gat és un animal forca estimat per Rodoreda i, per aixo, apareix en altres contes,
com ara «Una fulla de gerani blanc». En aquest cas, el gat també té una funcié
malefica, és qui assassina els conills i també qui, gracies a la seua agressivitat, llui-
tara contra la gallina. Contra totes les expectatives, la gallina no sera derrotada pel
gat. La seua superioritat i for¢a la faran tenir un duel bastant igualat, en el qual cap
dels dos sera vencedor.

La gallina, en una granja, té fonamentalment la funcié de pondre ous. Aques-
ta gallina, pero, no és tant que no en pon gaires, sin6 que, a més, els que acaba
ponent se’ls menja. En aquest cas, la gallina representa la figura de la mare terrible
(Jung, 2015, p. 416), que fa de tirana. Tot el que li fa ’home s6n manyagueries i el
xiquet li fa de vailet de servei:

Petita, petita, crida el meu pare d’un tros lluny quan torna de la feina. Ella
Pespera, entren a dintre junts i ell li dona fulles de col que li regala un company
de Pobra (Rodoreda, 2009, p. 204).

Lendema mateix el meu pare va agafar la gallina, va desfer la gabia a cops
de destral i es va passar tot el sopar amb la gallina a la falda [...] i el meu pare li
donava molles de pa i ella se les menjava (Rodoreda, 2009, p. 203).

El meu pare es va posar la gallina a ’espatlla [...]. Després es va asseure, em
va dir que preparés el sopar i que volia una ceba a 'amanida (Rodoreda, 2009,
p. 204).

Cansat de ser gairebé el seu subdit, el xiquet decideix marxar de casa perque la
gallina és com aquella madrastra que no accepta els fills de 'altre:

La gallina era com una ombra tranquilla... Em van passar les ganes de
tornar a casa. Només tinc ganes d’estar sol, de no pensar, i d’escopir (Rodoreda,
2009, p. 203).



ELS CONTES LIMIT 111

No tornaré a casa. Em quedaré a viure aqui fins que el vent m’assequi. Hi
ha herbes que viuen aqui dalt fins que el vent les asseca. [...] Aixi que la meva
mare es va morir ja em van venir ganes d’anar-me’n (Rodoreda, 2009, p. 201).

«La gallina», com veiem, és un conte dificil d’encabir en el conjunt de les me-
tamorfosis perque no hi ha cap indici que ens connecte la Matilde i la gallina, tret
del nom. Aquest fet ens fa dificil adscriure la metamorfosi a un tipus de mite (pa-
lingenetic, de degradacid, de creixement) perqué no sabem ben bé quina és I’evo-
lucié i el sentit del canvi en ’anima del personatge. Pel que fa als simbols, aixi
mateix, és complex o més aviat arriscat lligar-los a la metamorfosi perqueé no tenim
suficient informacié sobre la transformacié de la persona.






6. Esquema general dels contes

Després d’haver fet ’analisi minuciosa dels contes, resumim la informacié més
rellevant dels epigrafs «metamorfosi», «<simbols» i «tipus de mite» per facilitar-ne
I'aproximacio als continguts.

Conte

Metamorfosi

Simbols

Tipus de mite

«El riu i la barca»

L’home es transforma
en peix en un procés

Peix, element aigua,
element foc i element

Mite palingenetic.
Després de la mort com

semblant a un part. aire. a huma, I’home renaix
Lespai actua com a com a peix, el seu estat
espai uteri. cobejat. Connexi6é amb
la infancia.
«La salamandra» ~ Mentre crema Salamandra, bruixa Mite de degradacié.
dolorosament en la i salze. La metamorfosi no

foguera, la xica sent
com va transformant-se
en salamandra.

constitueix, en cap cas,
una millora de les
condicions de vida de la
xica, ans al contrari, esta
exposada a més perills i
sera vulnerable al mén
huma i a ’animal. Els
mites de degradacié
estan relacionats amb el
motiu del castic.

2. Podem comprovar que, a mesura que avancem en I’analisi dels contes, es fa més dificil deter-
minar la metamorfosi i la seua funcié com a mite. De la mateixa manera, el recurs als simbols per a
crear un paisatge mitic i simbolic disminueix.



114 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Conte Metamorfosi Simbols Tipus de mite
«La meva Procés lent. Bl mariner,  Tauld, cinturd, Mite palingenetic.
Cristina» després d’anys dins la ganivet, perla Després d’un sacrifici
balena, ix transfigurat, i balena. simbolic dins del ventre
revestit de crosta de de la balena, lluitant per
perla i les seues mans determinar-se a ell
tenen la pell brillant mateix, ’home ix de la
com la de les petxines. balena i ressorgeix com
un ésser nou, distint
de la resta.
«Una fulla de En morir la Balbina, es  El gerani (blanc, roig ~ Mite palingenétic.

gerani blanc»

transfigura en una fulla
de gerani blanc.

irosa), el color blau
iel gat.

La metamorfosi s’entén
com l’alliberament
d’una vida dolorosa
iel traspas a un nou
estat més tranquil

i harmonic.

«La sala
de les nines»

El senyor de Bearn
parcialment es
transforma en nina i les
nines, per la seua banda,
acaben tenint trets
humans
(humanitzacié). S6n
dos processos oposats,
ja que creen un xoc

de poder.

Les nines.

Mite de degradaci6?

A causadela
focalitzacid i de la
metamorfosi parcial és
dificil entendre qué
suposa la metamorfosi
per als individus.

«El senyor
ila lluna»

Metamorfosi parcial.
Després d’un contacte
prolongat amb la lluna,
I’home manifesta trets
facials que recorden la
superficie lunar.

Lalluna i la Terra.

La metamorfosi és tan
lleu al relat que és dificil
d’explicar quines son les
conseqiiencies del canvi,
és a dir, que ha significat
en la seua vida.

«La gallina»

La Matilde s’ha
transfigurat
en la gallina?

No en tenim cap certesa.

La gallina.

?




7. Daparell transmissor de la informacié

Merce Rodoreda fou una escriptora molt interessada en la indagacié i Pexplotacié
del moén interior dels personatges. Fins i tot alguns manuals la proposen com una
de les principals representants de I'anomenada novella psicologica. Aquest interés
constant per a fer transparent el mén interior és, doncs, un dels principals trets
que representen I'autora.

Personatges com Aloma, Colometa, Adria Guinart, el jardiner, Cecilia Ce...,
no deixen indiferent el lector. La majoria de lectors, de fet, solen confessar que se
senten atrets per les obres de Merce Rodoreda perque s’identifiquen amb els seus
personatges. Alguns admeten que les obres de 'autora s6n durissimes i no preci-
sament pels fets que s’hi narren, sind per la profunditat i la visceralitat amb que es
viuen en la pell dels protagonistes.

Latraccié que provoquen els personatges de Merce Rodoreda té una explicacié
técnica que va més enlla de la seua ineludible innocencia i del seu carisma. Rodo-
reda irrompé amb forga en el panorama literari amb un recurs molt rendible: el
monoleg autobiografic.

El monoleg autobiografic fou estudiat en la nostra publicacié anterior, Meca-
nismes narratius en la construccié dels personatges de la novellistica rodorediana
(Bolo, 2017), seguint les propostes de Dorrit Cohn (1981) i de Luis Beltran Alme-
ria (1992). El definiem com una forma de relat en primera persona que es carac-
teritza per 'associacié d’'un mode de presentacié monologic, és a dir, des del punt
de vista d’un sol personatge i sotmés a la cronologia dels esdeveniments. Es tracta
d’un discurs regit per la logica i la regularitat temporal, una mena de monoleg
—confessio— pronunciat per un locutor solitari.

La versemblanca i la veracitat d’aquest discurs no rau tinicament en la seua
manera de presentar-se —amb una logica temporal del passat cap al present—,
sind també pel contingut que transmet. Una persona esta contant la seua historia



116 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

i ho fa per comprendre’s, per autojustificar-se. Mitjangant el discurs s’aspira a
l’autoconeixement. Rodoreda aconsegueix fer sentir al lector que escolte la veu
d’una persona senzilla, amb un llenguatge convencional i una articulacié discur-
siva simple. Heus aci la mestria: sota ’aparenca «d’escriptura parlada» (Arnau,
1982, p. 119) s’amaguen tot un ventall de recursos d’aprehensié del mén interior
i de transposici6 del discurs pronunciat que demostren un domini técnic absolut,
presumiblement dissimulat.

Partint del record, la vida d’aquests personatges és narrada cronologicament,
amb les prolepsis i analepsis caracteristiques de qualsevol discurs oral, comengant
des del punt en que ells decideixen donar llum a la seua vida i enfosquint els mo-
ments que es volen oblidar. En les novelles rodoredianes, un personatge se separa
del passat i ens el transmet per a donar-li sentit i valor.

En la majoria dels casos, parlem d’un narrador extradiegetic homodiegetic (o
autodiegetic) que elabora un discurs ordenat sobre els fets de la seua vida. Aquest
tipus de discurs és el que Dorrit Cohn (1981) anomena monoleg autobiografic i
caracteritza les novelles Aloma, Jardi vora el mar, La plaga del Diamant, Quanta,
quanta guerra... i El carrer de les Cameélies.

Rodoreda trasllada també a la seua produccié contistica aquest recurs tan pe-
culiar de 'aparell transmissor de la informaci6 (veu, focalitzacié i distancia modals),
de manera que, curiosament, la majoria dels relats que hem analitzat s’adscriuen
al monoleg autobiografic. Parlem de «La salamandra», «La gallina», «El riu i la
barca», «Una fulla de gerani blanc» i «La meva Cristina».

En tots aquests relats es repeteix I'opci6 técnica del monoleg autobiografic. Es
cert que les limitacions temporals del conte fan que el discurs no prenga l'aire d'una
vida, com si ho fan les novelles, pero la logica temporal aplicada al relat breu apor-
ta fluidesa i facilitat a I’hora de ser llegit. El narrador extradiegetic homodiegetic
d’aquests relats ha viscut una experiéncia apotedsica: s’ha metamorfosat. Ens con-
tara, amb suma de detalls, els seus antecedents millor que ningg, les seues aspira-
cions, les seues frustracions, les sensacions que experimentara durant la transfor-
macio i, si escau, les conseqiiéncies de tenir un cos nou i abordar una vida nova.

El narrador coincideix, doncs, en la majoria de casos, amb I’ésser metamorfo-
sat, de manera que facilment hem pogut identificar i qualificar la transformaci6
com a metamorfosi. L'ésser ha canviat de cos, pero ens ha donat molts senyals
(recursos d’aprehensié del mén interior, discurs en primera persona, continuitat
personal, integritat psiquica, etc.) que ens obliguen a creure que continua tenint
la mateixa anima. En resum, que continua sent la mateixa persona.

Només en el cas d’«Una fulla de gerani blanc» i «La gallina» descobrim petites
diferencies en el narrador extradiegetic homodiegetic. «Una fulla de gerani blanc»
és un monoleg autobiografic, pero divergeix dels contes anteriors en un punt: el
narrador no és pas 'ésser metamorfosat (la Balbina), sin6 el seu espos. Aquest fet



L APARELL TRANSMISSOR DE LA INFORMACIO 117

té nombroses implicacions en la interpretaci6 dels successos. La veu narrativa ens
anticipa un problema: la seua fiabilitat. Parlem d’un narrador extradiegetic homo-
diegetic (el marit de la Balbina) que ens conta, gracies a la focalitzaci6 interna fixa
adoptada, la seua perspectiva dels fets, és a dir, la mort lenta de la Balbina i I'en-
carnacié d’aquesta en el gerani, el color blau i el gat.

En cap cas no podem tenir la certesa absoluta sobre si la fulla de gerani, per
exemple, es correspon amb ’anima de la Balbina, és a dir, si és real la metamorfosi
o si, d’altra banda, es tracta d’una simple allucinaci6 del personatge. També hi ha
la possibilitat —no és la nostra lectura, pero— que, en el fons, es tracte tot d’'un
somni. Per exemple, el color blau, com hem vist, esta relacionat amb el mén oniric:
«Le bleu est le chemin de la réverie» (Chevalier i Gheerbrant, 1982, p. 148).

Tampoc no podem arribar a conéixer, per les raons apuntades, els sentiments
de la persona transformada. Si que coneixem els del marit, en canvi, en forma d’un
discurs reportat: «<En Cosme estimava la Balbina, en Cosme estimava la Balbina, i
ara la Balbina és morta i, que sigui morta, m’agrada i m’agrada i m’agrada» (Ro-
doreda, 2009, p. 247) o d’autorelat: «<Em sentia acompanyat per lescalfor d’aquella
malaltia», <havia esperat la mort de la Balbina mesos i mesos» (Rodoreda, 2009,
p. 244), «esperava que la Balbina es despertés, mort de ganes de riure, pensant que
em parlaria d’aquell soroll estrany que a la nit I’havia mig desvetllada» (Rodoreda,
2009, p. 245).

Som, doncs, en un terreny marcat per 'ambigiiitat. Nosaltres, com a lectors,
optarem per creure en la fidelitat del testimoni i afirmarem —intuirem— que la
Balbina és en cada bri de cosa que ell anomena: el gerani, el blau i el gat.

Pel que fa al conte «La gallina», tornem a trobar un monoleg autobiografic d’'un
narrador extradiegetic homodiegetic. Recordem que la focalitzacio presa (interna
fixa) en el fill no ens permet constatar si 'anima de la difunta s’ha traspassat a la
de la gallina perque el pensament de 'animal, i de la dona logicament, queda si-
lenciat. Aixi doncs, si a més de les poques connexions entre la Matilde i la gallina,
afegim la poca fiabilitat d’un narrador que és observador, podem concloure que la
metamorfosi en aquest relat és discutible.

«La sala de les nines» és I'tinic conte amb metamorfosi que no s’adiu a la tec-
nica de monoleg autobiografic, ja que es tracta d’un relat epistolar. Seguint el marc
focal pres per Villalonga en Bearn o la sala de les nines, Rodoreda també escull un
narrador testimoni per a transcriure’ns la revolucié que s’esdevé a la sala de les
nines. A diferencia del que ocorria en 'obra villalonguiana, aquesta vegada si que
el narrador penetra amb la seua «camera» dins la misteriosa sala.

El recurs al narrador testimoni no és una novetat en Rodoreda. En 'obra Me-
canismes narratius en la construccié dels personatges de la novellistica rodorediana
(Bolo, 2017) atorgavem ja aquest paper al jardiner de Jardi vora el mar. El jardiner
és el que Genette anomenaria narrador extradiegetic homodiegetic o narrador tes-



118 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

timoni (Genette, 1972, p. 252). La seua funci6 és posar en relleu els herois o pro-
tagonistes, cosa que contribueix a arraconar la propia vida. Tot i que el seu paper
és important en el relat, la funcié narrativa domina la funcié diegetica. En defini-
tiva, és un narrador que posa I’eémfasi en el protagonista en detriment del seu paper
com a personatge. La literatura catalana ens ha deixat un dels exemples més me-
morables d’aquest model de relat precisament en el nostre hipotext: Bearn o la sala
de les nines, amb Don Joan.

El paper satellit es refor¢a encara més a causa de la indeterminacié nominal
del protagonista. El mateix ocorria amb el jardiner de Jardi vora el mar. Sén per-
sonatges sense nom. I tenint en compte la importancia que dona Rodoreda al nom
per a crear identitat (Aloma, Cecilia Ce, Colometa/Natalia) s’accentua encara més
la difusi6 del personatge. Queda clar, doncs, que ell no és el centre del relat, només
el filtre.

Aixi doncs, aquest conte fa un pas més enlla que els dos anteriors («Una fulla
de gerani blanc» i «La gallina»), ja que no sols no és I’ésser metamorfosat qui ens
narra els fets, sin6 que tampoc no és un personatge intimament implicat. Ara es
tracta d’un narrador completament satellit que posara veu a un seguit de fets, en
els quals participa simplement en qualitat d’observador. Rodoreda ja no ha vist la
necessitat de recérrer al monoleg autobiografic.

A manera de sumari concloem amb les observacions segiients: hem pogut
comprovar que Merce Rodoreda sentia una gran devocio per la tecnica del mono-
leg autobiografic, per la qual cosa va emprar-la en nombroses composicions, en la
majoria de les novelles i en gairebé tots els contes de metamorfosis que hem ana-
litzat. En «Una fulla de gerani blanc» i «La gallina» s’opta per aquest recurs, perd
no per part dels protagonistes de la metamorfosi, siné pels seus marits i fills. Aquest
fet continua donant veracitat al relat i al fenomen de la metamorfosi, pero plante-
ja els dubtes segiients: el gerani i la gallina s6n realment la Balbina i la Matilde?
Que senten aquests personatges? Continuen mantenint la seva personalitat? La
impossibilitat de respondre aquestes qiiestions deixa un cami obert a la interpre-
tacid de la metamorfosi en els relats.

D’altra banda, «La sala de les nines» és 'inic relat en que Merce Rodoreda no
abona la utilitzacié de la tecnica del monoleg autobiografic, cosa logica si ens ate-
nyem al seu hipotext. Aquesta decisié narrativa que distancia el lector del subjecte
metamorfosat ens obliga a ser cautelosos en la interpretacié del fenomen. Rodo-
reda desvela la nocturnitat i ’ardor dels fets que ocorren a la sala, pero opta per
mantenir 'aura de misteri que envolta el mitic senyor de Bearn no deixant-nos
penetrar en el seu cor ni en la seua ment, aixi com tampoc en cap dels seus éssers
més propers (com si que passava amb la Balbina i la Matilde).



8. Ladonacom avictima

Cal advertir d’antuvi que no podem entrar en aquest camp d’estudi immens i
ideologicament complex amb l'atencié que mereix, atés que excedeix els limits i els
proposits del treball. Tanmateix, per la posicié evident que ocupa la dona i la vio-
léncia exercida cap a ella en els relats rodoredians, hem convingut que era adequat
assenyalar aquest tret caracteristic.

D’entre els set contes que hem analitzat, n’hi ha almenys tres que coincideixen
en un motiu: la dona com a victima de la moral patriarcal. Siga com a mare que
infanta amb dolor («La meva Cristina»), siga pel control del seu mén interior («La
meva Cristina»), com a esposa insatisfeta i maltractada («Una fulla de gerani blanc»)
0, finalment, com a dona que manté relacions carnals amb un home casat («La
salamandra»), en tots els casos la dona és injustament tractada pels éssers als quals
esta lligada perque 'ordre social i moral aix{ ho dicta i ho tolera. La dona patira
com a mare, com a esposa i com a amant. Cadascun d’aquests relats té una casuis-
tica particular pel que fa a la violencia perpetrada, pero tots coincideixen en I'ob-
jecte en qui es projecten les pulsions injustes i degradants: la dona.

El cas de «La salamandra» és, potser, el més estudiat, el més esgarrifés. Com
hem vist, la dona rep una acusaci6 injusta i exagerada per haver mantingut rela-
cions amb un home casat. Chome n’eixira airds. En canvi, ’actuacié d’ella, als ulls
del poble, sera imperdonable. Recordem, en aquest punt, que fins i tot ’acte sexual
és iniciat a voluntat i desig de ’home i no pas d’ella. Es més, Pérez veu un indici
de violaci6 en l’agressivitat amb qué 'home s’encara a la dona:

Even though his initiation of the relationship is suspiciously close to rape — he
encounters the girl walking in the woods, chases her when she runs away, and
pins her to a tree until she can struggle no more — it is the least of the outrages
she suffers (1987, p. 193).



120 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Anomenar-la bruixa constituira el principal argument per a dur-la a la fogue-
ra, ja que, com hem estudiat, es tracta d’'un concepte que atrau nombrosos signi-
ficats, tots moralment punibles per a 'inconscient collectiu. Aixi, la dona esdevin-
guda bruixa, podra, sense remordiments, ser condemnada a la crema publica per
a delectaci6 i contemplacié de tothom. El rebuig social, lostracisme, el castic i el
sentiment de culpabilitat sén penes que haura d’assumir una dona per haver dut
a terme una activitat en cap cas violenta o reprovable. El tracte injust augmenta
encara més pel fet que la dona, per haver comés el mateix acte que ’home, sera
jutjada de manera parcial i desigual. Es el que comunament s’anomena doble moral
patriarcal:

No vam tornar més a 'estany. Ens trobavem pels estables, als pallers, al bosc
de les arrels. Pero des d’aquell dia que la seva dona se 'havia endut, la gent del
poble em mirava com si no em mirés i ’hi havia que quan jo passava es senyaven
una mica d’amagat. Al cap d’un quant temps, quan em veien venir es ficaven a
dintre de les cases i tancaven les portes. Vaig comengar a sentir una paraula que
em seguia pertot arreu, com si la xiulés 'aire o vingués de la llum i de la fosca.
Bruixa, bruixa, bruixa (Rodoreda, 2009, p. 238).

La jove és reprimida per la moral dominant. El seu desig, ofegat. El xoc entre
la norma moral i "amor real acaba torbant psicologicament la jove:

Un vespre em va semblar que el veia a entrada del bosc de les arrels, perod
quan m’hi vaig acostar va fugir i no vaig poder saber si era ell o el desig que jo
tenia d’ell o la seva ombra que em buscava perduda entre els arbres, com jo,
amunt i avall. Bruixa, deien; i em deixaven amb el meu mal, que no era pas el
que ells m’haurien volgut fer (Rodoreda, 2009, p. 239).

El relat d’«Una fulla de gerani blanc» constitueix una historia de la violencia
lenta i subtil cap a la muller-dona. En aquest cas, el marit diariament va esgotant
i martiritzant la seua esposa mitjancant el so de la trompeta. Mentre la dona dorm,
I’home —ple d’enveja— li interromp el son. El dret a descansar li és vulnerat i amb
aixo la seua integritat fisica i la seua salut s’esquerden de mica en mica. Lacte no
és més que un simbol, que fa latent 'abs, la degradacid i el poc respecte que s’es-
ta tenint envers la dona. Tot i aix0, ella no se n’adona, no percep el problema ni
I’abts i, tot i que n’és victima, es resigna:

I aleshores va comengar la malaltia. Sempre al llit, sempre estirada al llit,amb
aquella veu prima que gemegava, estic cansada, estic cansada. I una nit que jo
la mirava i la sentia respirar amb molta calma [...] i amb la llengua i els llavis
va fer el so de la trompeta. Li havia sortit per la boca el que amb paciéncia jo li
havia anat ficant per les orelles (Rodoreda, 2009, p. 245-246).



LA DONA COM A VICTIMA 121

La metamorfosi, en aquest relat, constitueix, a la for¢a, una alliberaci6 del
martiri diari que rep una dona per part d’'un home que se sent menystingut (per-
que la dona estima més en Cosme), que té una autoestima baixa (recordem que a
la feina no excelleix mai) i que esta corcat per Penveja. Tots aquests baixos senti-
ments es materialitzen en forma de la violéncia silenciosa que, dia rere dia, el
marit perpetrara sobre la dona. Fins i tot després de morta, hem comprovat que
no respecta les seues despulles ni els éssers que més estima (en Mixu i en Cosme).
Lodi no solament es projecta sobre Iésser amat, siné també sobre tot allo que la
dona manifestament estimava.

Per acabar hi ha «La meva Cristina». Es forca interessant analitzar les relacions
entre la balena i el mariner, ja que sén les més riques i paradoxals de tot el relat.
Per una banda, senten estima estant un dins l'altre i navegant per la mar, pero al-
hora es fereixen i mantenen un duel, un estira-i-arronsa cada vegada que el mari-
ner clava un colp de taulé i ella s’enfonsa o cada cop que ell li demana tornar i no
és possible.

La violencia que exerceix el mariner és determinada, en molts casos, per la
necessitat. La balena I’ha tancat, cosa que psicologicament I'aclapara i el fa delirar.
Per la seua banda, el mariner, per necessitat, es menja un altre home —antropofa-
gia— com a Unica forma de supervivencia. També es menja de mica en mica la
balena i va marcant-la per dintre, ja no sabem si per pura necessitat o per ressen-
timent. Mirem les dures paraules que descriuen I'inic mariner:

Li tallava la campaneta, li deixava el taul6 apuntalat a 'entrada de la gola
iliratllava la llengua a ganivetades. Creus i més creus, dies i més dies. De vegades
li donava falconada de taul6 a la galta, alla on la tenia més buida de carn. Sense
parar. La llengua era massa dura; només me li menjava la galta i la carn se li
refeia i jo la veia pujar com si fos herba de primavera. Quan li posava 'os de la
cama del mariner sota la llengua se’m tornava boja com un conill. Pero aixi que
la deixava tranquilla tornava a navegar, una mica decantada, a poc a poc, com
si tot d’una l'aigua del mar, cansada de botre i de cridar, shagués fet espessa i
dificil (Rodoreda, 2009, p. 254).

En aquest testimoni veiem no pas una necessitat de supervivencia sin6 una
delectaci6 pel sofriment de I'altre. La balena, batejada amb nom de dona, podria,
més enlla de ser un animal, representar en general el sexe femeni i, per tant, podriem
fer una lectura en clau de genere. La balena i el mariner tenen, doncs, una relacié
ambigua. En un principi és ella qui s’ensenyoreix d’ell i no el deixa marxar, sense
violéncia en cap cas. Ara bé, amb el pas del temps, el mariner es va avorrint de la
seua situaci6 i arribara a prendre’n les regnes obligant la balena a colps de taul6 (i
mitjancant el cinturd i el ganivet, simbols del poder fallic) a pujar a la superficie,
és a dir, a fer el que ell vol.



122 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

La balena, tot i que més gran i forta que ell, anira perdent 'autonomia i el fara
«mal viure», pero finalment la insistencia i la violencia —amb el ganivet, amb el
cinturé i amb el taul6— acabaran destrossant el monstre mari. Després de mesos,
«amb les nits senceres, clavant-li cops de taulé per dintre, ventant-li garrotades a
la llengua amb l'os de la cama d’aquell mariner [...]. Amb el ganivet feia creus al
tou de la galta i sota la llengua. Li enfonsava el manec del cassonet, que ja estava
rovellat, perque li fes de metzina, la punxava amb la sivella del cinturé» (Rodoreda,
2009, p. 254), el mariner podra amb ella i «una nit es va quedar encallada al damunt
d’una roca i en aquella roca va morir, tota marcada per dintre» (Rodoreda, 2009,
p. 255).

Margarida Aritzeta interpreta aquesta relacié com la del paradis perdut «en
termes de ventre matern»:

El ventre és aquell lloc on es forja 'ésser huma, a 'escalf de la mare que
nodreix, protegeix, bressola i acompanya fins a 'infantament, si cal, amb el risc
de la propia vida. Es el lloc on no manca res, la plenitud, aixd no obstant, el fetus
I'empeny, el colpeja, lluita per néixer. I en el moment de néixer, I'ésser desvalgut,
arrugat i feble, de pell tendra i rosada com un cuc, incapag de nodrir-se d’altra
cosa que de llet, indocumentat, sense personalitat encara, és abocat a un mén
en principi hostil. Aixo, salvant la metafora, passa al personatge de «La meva
Cristina» (2010, p. 207).

D’aquesta manera, el mariner ha de separar-se forcosament de la mare per a
poder renaixer, tot i que aquesta separacid li siga dolorosa. En aquest punt el con-
te ofereix molts lligams amb la teoria del refoulement o la reorientacié de la libido.
Recordem que, per a Jung (2015), aquesta massa d’energia que anomenem libido
té tendencia a retrocedir envers la mare, és a dir, que I'ésser huma esta orientat cap
a lincest, cap a la no-evolucid. Per a poder superar aquest instint cap al ventre
matern, cap al mén irreal i submergit de la mar pregona, el mariner haura de re-
conduir la libido, sacrificar I'animal (que representa la mare), metamorfosar-se i,
finalment, renaixer.

El motiu del sacrifici no deixa de cridar I’atenci6 a Aritzeta, que, fins i tot, veu
alguns parallelismes entre el nom de la balena i el de Jesucrist: «;Es per aixo que
el vaixell i la balena (que bateja el mariner), que duen el protagonista a una expia-
cié terrible, es diuen precisament Cristina? (no hem d’oblidar que Cristina és un
antroponim que ve de Crist). Es una cosa que no podem saber, perd queda apun-
tada» (Aritzeta, 2010, p. 208).

Aquesta és una de les lectures possibles: la balena com a mare, com a dona que
pateix i alimenta amb la seva carn i la seva sang el nounat, talment com fan els
fetus dins el ventre matern. La Genesi biblica ja ho va profetitzar: «<Amb dolor
infantaras els teus fills» (Genesi 2,3-16). De fet, la balena mor —en el part— quan



LA DONA COM A VICTIMA 123

finalment el mariner ix pel ruixador i arriba a la vora de la mar. Ara bé, podem
trobar alguna altra lectura amagada? Es possible creure que la balena no només és
la dona-mare, siné també la dona-amant?

Podem forcar una lectura més i pensar que aquest «marcar per dintre» la ba-
lena fa allusi6 a les ferides que provoca la violencia psicologica en la dona, perd
que no sén aparentment visibles a ’exterior, solament a través del comportament.
Pensem que Rodoreda va voler subratllar «marcada per dintre», precisament per
a distingir la violeéncia que podien haver infringit uns altres tipus de mariner, els
baleners, que maten la balena ben visiblement cagant-la amb arpons, no com el
nostre mariner, que la mata a poc a poc, amb ganivet i cinturd, i de manera im-
possible de veure per la gent de fora.

Aquesta lectura no pretenem dir que és I'tinica, fins i tot hi haura qui pense
que no és valida. Ara bé, com que al recull hi ha uns altres relats de metamorfosi que
descabdellen les relacions de poder home i dona i la violencia exercida contra la
dona («Una fulla de gerani blanc», «La salamandra»), ens ha semblat convenient
apuntar almenys aquesta possible lectura. La Cristina en algun moment gemegava
com una persona i nosaltres hem sentit la violencia injustificada del mariner com
un acte d’opressié desmesurat, amb armes que caracteritzen les persones sadiques
i que han emprat milers d’homes per a dominar les seues dones (el ganivet i el
cinturg).

Davant del patiment, la reaccié de la balena ens pot semblar una mica illogica.
Per queé no el llanga fora? Si seguim amb aquesta lectura, podem interpretar que la
relacié que mantenen ambdés és de dependencia, de passid-dolor. La balena i el
mariner hagueren pogut separar-se un de laltre, pero per aquesta paradoxa irra-
cional que és la passi6 amorosa han romas junts fins que I'un ha matat I'altra:

What is most evident is that metamorphosis provides some sort of survival
mechanism for the male, but not for the female (and in “La meva Cristina”, the
feminine whale eventually pays with her life for her role in the mariner’s rescue).
[...] The protagonist’s role, [...] is as archetypal victim, victimized [...] by man
and her attempt to save him (Pérez, 1987, p. 196).

Dit d’una altra manera, al relat de «La meva Cristina» hi trobem multiples
lectures. La més acceptada i confrontada académicament i literariament és la de la
balena que infanta el mariner (balena-mare). Ara bé, com a text ric que és, també
es pot augmentar i desxifrar-hi relacions generals de poder home-dona.

En conclusi6, des de tres eixos diferents cadascun d’aquests relats apunta al
mateix centre: la dona. Només per ra6 de genere, les dones estan exposades a una
violencia injustificada i socialment acceptada. En la majoria dels casos, la figura
femenina no pot siné aguantar amb dolor el dany que li és provocat i es resigna a
I’avenir dels fets sense gairebé oposar una defensa.



124 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

Amb aquest panorama desolador, hom pot pensar que Rodoreda tenia una
visio tragica de la condici6 femenina i que la manera d’actuar de les seves prota-
gonistes semblava no revertir la tendéncia patriarcal. Es a dir, si prenem com a base
una part de la critica feminista, Rodoreda podria ser mal interpretada i punida per
haver creat dones innocents, vulnerables i resignades. Es podria criticar de Rodo-
reda que no creara en els relats cap exemple de dona forta que superara la moral
patriarcal i la combatera. Efectivament no. De manera plausible, pero, les dones
d’aquests relats son victimes del poder que exerceixen els homes sobre elles i aquest
és el gran merit literari: narrar dins les coordenades de la ficci6 escenaris versem-
blants (Moi, 1988).

En resum, dels set relats que hem analitzat, n’hi ha tres en que 'opressié de la
dona i la repressié del seu desig sén un motiu latent. La dona esdevé victima de
la doble moral patriarcal, és a dir, que allo que val per a ’home no és tolerat en cap
cas per a la dona. Com a amant, com a esposa i com a mare —tres dels rols més
comuns que perpetua la dona— és castigada. Les possibilitats que ofereix un mo-
tiu com la metamorfosi sén maltiples, pero haver-lo aplicat als personatges feme-
nins dona encara més joc, no només per I'alliberament que atorga als personatges,
sind també perque la mertamorfosi és un simbol de transformacié que Rodoreda
va voler orientar cap al mén interior de les dones, una decisié poc habitual en la
nostra historia literaria.



9. Conclusions

Lestudi de les metamorfosis ens ha permés aprofundir en una tema que es remun-
ta ales albors de la humanitat i que ha quedat gravat en nombrosos mites i llegen-
des des de la Xina fins a PAmerica del Sud. Les metamorfosis sén un simbol que
condensa en la forma un canvi en la ment, és a dir, mitjancant una transformaci6
corporal es provoca un canvi personal, bé per a alliberar un individu de la seua
condici6 anterior, bé per a degradar-la, bé per a enaltir-la.

Fetes aquestes consideracions, en la introduccié tedrica hem pogut endinsar-nos
legitimament en 'estudi de la metamorfosi i dels seus simbols veins. El fet de no
solament desplegar el motiu del nostre estudi, la metamorfosi, sind també els altres
simbols que sén a la vora, ha permés de delimitar-ne millor el concepte i, en cas de
dubte, contraposar-lo al d’avatar, metempsicosi o transformacié. Delimitar i definir
els simbols ha estat un exercici de comprensié dur per la seua abstraccié i pel maneig
de moltes fonts, pero, en tot cas, ens ha ajudat a compartimentar millor la definicié
teorica de cadascun d’ells. Esperem, en tot cas, que el lector haja copsat les diferen-
cies subtils, pero reveladores, que distingeixen cadascun d’aquests simbols.

Lestudi de les metamorfosis no tindria cap sentit si no ens ajudara a indagar
la dimensi6 interior que provoca el canvi de cos. Es a dir, I'estudi no tracta d’ex-
plicar simplement el canvi de forma, sind que intenta incidir en les implicacions
psicologiques de la transformacid, aixi com en Pestudi de les tecniques narratives
emprades per 'autora per a augmentar els efectes del canvi. D’aquesta manera,
s’explica la profunditat de 'estudi dels simbols, que contenen molts significats i
condensen molts referents, sargumenta el sentit de la metamorfosi en el relat (la
importancia de la veu narrativa) i, sobretot, es justifica la lectura d’un classic en
la interpretaci6 dels simbols i de les metamorfosis com és Jung (2015).

L'analisi de set contes del recull La meva Cristina i altres contes ens ha permés
concloure que quatre encaixen plenament dins la definicié de metamorfosi: «El riu



126 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

i la barca», «La salamandra», «La meva Cristina» i «Una fulla de gerani blanc», i
tres només de manera parcial: «La sala de les nines», «El senyor i la lluna» i «La
gallina». En general, aquesta tria coincideix amb la dels estudiosos de 'obra rodo-
rediana. Només hem hagut de descartar «Una carta», pels motius adduits en el
capitol «3. El recull La meva Cristina i altres contes», i hem considerat «La gallina»,
«La sala de les nines» i «El senyor i la lluna» com a contes limit, igual que Arnau
(1993) i Luczak (2000), pero divergint de Molas (1967).

Podem constatar després d’aquesta extensa analisi, que la metamorfosi té una
funcié for¢a important en la poetica rodorediana. Només cal remetre’ns al proleg
de Mirall trencat (Rodoreda, 2006) per a comprendre la centralitat d’aquest motiu
en la seua produccié:

Voldria parlar breument de dos temes que apareixen amb una certa fre-
qiiencia en les meves novelles: el tema de 'angel i el tema de la metamorfosi.
En copiaré els fragments. Potser tot plegat ajudara algun estudids que s’interessi
per la literatura catalana. A Madame Louise Bertrand, de Niga, que fa una tesi
sobre La plaga del Diamant, a la senyoreta Eva Bittner, ' Hamburg, que en fa
una sobre la meva obra, i a Carme Arnau, de Barcelona, que també en fa una
altra (Rodoreda, 2006, p. 24-25).

Prop de cinquanta anys després li hem pres la paraula. Dels dos temes que
travessen I’obra, nosaltres hem pres el de la metamorfosi.

I ara ve la gran pregunta. Després d’aquesta recerca, podem corroborar que les
metamorfosis son un motiu central de ’'obra rodorediana? Tenen, de debo, el valor
que Rodoreda els conferia? En 'apartat teoric hem definit el terme metamorfosi
com el canvi de cos (forma’) que experimenta un ésser, ’anima del qual roman
inalterada pels canvis. Seguint aquests parametres, hem pogut constatar que almenys
quatre dels setze contes del recull La meva Cristina i altres contes s’hi adiuen i tres
més podrien estar subjectes a les consideracions del lector per adscriure’s o no al
motiu. Aixo significa, llavors, que entre una quarta i una tercera part dels relats del
recull prenen com a base aquest motiu. Es més, després d’haver llegit tota la pro-
duccié narrativa breu rodorediana hem conclos que el motiu de la metamorfosi
només és present en aquest recull i no de passada, sin6 amb una preséncia i una
importancia considerables. De fet, el conte més popular del recull, «La salamandra»,
és precisament un relat de metamorfosi.

Un altre apunt important en l'estructuracié del recull: «La gallina» i «La sala
de les nines» se situen consecutius a la meitat del recull, i la resta (cinc contes), se
situen seguits just a la cua. Els dos primers contes els situavem com a limit i quatre
dels cinc darrers com a autentics relats de metamorfosi. Només el cas d’«El senyor
ila lluna» no hi encaixa, pero, tot i aix0, el fet que siga només un conte el que no
respon a aquests parametres no ens pot confondre, perque estem segurs que Merce



CONCLUSIONS 127

Rodoreda estructura deliberadament el recull i, per tant, és probable que ella ma-
teixa fos conscient que «La gallina» i «La sala de les nines» no eren contes amb la
mateixa metamorfosi que la resta. Senzillament nosaltres, prenent un marc teoric
diferent de 'autora (Rodoreda molt possiblement entenia la metamorfosi des d’una
concepcié més amplia i no tan estricta, que li permetia encabir-hi la simple «trans-
formacié» generica), hem considerat «El senyor i la lluna» més acostat a aquests
dos que no pas al grup dels altres quatre. En definitiva, 'estructuracié dels contes
també ens pot donar pistes de la consideracié que tenia I'autora sobre I'adscripcié
més o menys gran dels contes al motiu de la metamorfosi. I en aixo coincidim amb
ella plenament a excepci6 només del conte d’«El senyor i la lluna».

Que aporta, doncs, la recurrencia de I'is de la metamorfosi a tots aquests relats?
La metamorfosi com a motiu concentra una gran quantitat de referents, uns sentits
implicits i ocults de vegades incapagos de materialitzar-se en un mot. Per tant, la
metamorfosi, en tant que transforma una persona en un ésser simbolic, imprimeix
al desenvolupament huma més profunditat i complexitat i, sobretot, 'actualitza
constantment gracies a I’obertura interpretativa del simbol.

Una vegada el cos és transformat en un altre ésser (home-perla, nina, lluna,
salamandra, peix, etc.) adquireix unes categories simboliques que anteriorment no
posseia. Gracies a la metamorfosi, Rodoreda dota els seus personatges de riquesa
i profunditat perque el simbol ho permet, com a font inexhaurible de transforma-
ci6, connotaci6 i polisemia. Per la seua inefabilitat el simbol mai no s’esgota.

Com a element esoteric, inconscient i filosofic, cada simbol que ha emprat
Rodoreda per a transformar els seus personatges ens ha permés de percebre els
moviments interiors de la seua anima, car el simbol esdevé el mitja ideal per a
expressar la nostra vida i ’experiéncia interior, sovint incomunicable i irrepro-
duible exclusivament amb paraules. El simbol, doncs, fa més transparent el mén
interior.

Fent servir els simbols, el poder de la metamorfosi i la base d’un univers mitic,
Rodoreda crea escenari perfecte per a poder illustrar les contradiccions de I'ani-
ma humana, que experimenta de manera natural dislocacions internes. La con-
frontaci6 original del pensament huma, els dilemes, els dubtes, etc., sén el motor
que ens mou a evolucionar. La humanitat, o més concretament, la saviesa, ha avan-
cat gracies a la forca demolidora de les contradiccions. Als relats, hi ha diverses
confrontacions originals i la metamorfosi ens permet d’explorar-les i rebentar-les.

La metamorfosi concedeix el marc idoni per a Pexploracié de tres motius. En
primer lloc, la connexi6 emocional dels éssers. Uexcessiva dependeéncia emocional
de I’ésser huma (en «La meva Cristina», «El senyor i la lluna», «La sala de les nines»)
sovint és incompatible amb els seus interessos com a ésser individual i integre. La
metamorfosi permet acostar aquests éssers als seus interessos (mar, lluna i nines),
pero al mateix temps també els obliga a separar-se’'n de manera tragica. Com afir-



128 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

mava Jung (2015), cal efectuar un sacrifici per a assolir la individuacié i 'autenti-
citat de I’ésser.

En segon lloc, hi ha el tema de 'amor. Uamor és un sentiment confts, de ve-
gades desitjable i de vegades dolor6s («La salamandra», «Una fulla de gerani blanc»).

En tercer lloc, es planteja el tema de la llibertat. La recerca de la nostra llibertat,
del nostre plaer i individualitat sovint és inconciliable amb la norma social domi-
nant, amb el gregarisme de la massa («La salamandra», «El riu i la barca», «<La meva
Cristina»). Per cadascun d’aquests tres grans motius Rodoreda ha fet servir de base
Iengranatge de la metamorfosi: «Jo he fet servir el tema de la metamorfosi com
una fugida, com una alliberacié dels meus personatges» (Rodoreda, 2006, p. 33).

Faltariem a la veritat si considerarem les metamorfosis un recurs exclusiu del
recull La meva Cristina... Es cert, perd, que per a nosaltres el concepte metamor-
fosi és més reductor que per a Rodoreda, per aixo hem tingut dubtes a I’hora de
classificar els «contes limit». Aixi mateix, no podem considerar les metamorfosis
onomastiques de que parla Luczak (2000) com a metamorfosis estrictes, siné que,
seguint el marc teoric pres, les considerem transformacions. En qualsevol cas, me-
tamorfosi, transformacid, avatar, metempsicosi... sén simbols que d’'una manera
o d’una altra reflecteixen els canvis de 'anima. I Rodoreda estigué molt interessa-
da a transferir i treballar aquestes transformacions, cadascuna reflectida d’'una
manera (amb canvis de noms, amb metamorfosis, amb comparacions, etc.). La
metamorfosi, per tant, esta molt relacionada amb la transformacié interna, motiu
d’indagaci6 constant de la narrativa rodorediana. El recurs al monoleg autobio-
grafic serveix com a marc focal des del qual entronitzar la importancia de la veu
interior d’'una persona. Necessariament pensem, per aix0, que a Rodoreda li im-
portaven els fets que passaven a les seues novelles, les intervencions d’altres perso-
natges, els espais i el temps, pero sobretot li interessava que el narratari o lector
s’endinsara en les profunditats de I'esperit i comprovara els canvis subtils, pero
tenagos, que fan les persones al llarg de la vida.

Es just dir que Rodoreda recupera aquest interés per la metamorfosi, pel mén
interior, per la transformacié de manera semblant als grans literats de la seua epo-
ca. Potser el gran referent és Kafka, com molts estudiosos han assenyalat i com
podem comprovar amb els parallelismes entre la seua metamorfosi i el conte de
«La salamandra». També hi ha el classics com Ovidi o Apuleu, magnifics represen-
tants de la metamorfosi en la literatura occidental, que prenen com a referents
narratius la mitologia classica grega i llatina. Perd n’hi ha molts altres també, im-
possibles d’anomenar i explicar aci, que, d’'una manera o d’una altra, tracten de la
metamorfosi bé com a creixement, com ara [’Alicia en el Pais de les Meravelles, de
Lewis Carroll, bé com a renaixement i transformacié, com I’Orlando, de Virginia
Woolf. Rodoreda, per tant, connecta, no solament amb la tradici classica siné amb
la literatura que tot just la precedeix.



CONCLUSIONS 129

Fent una mirada enrere per veure tot el que hem exposat, podem confirmar
que el nostre treball ha incidit en una parcella molt concreta d’estudi i sobre un
corpus, aixi mateix, molt acotat. Tot i aixo, les aportacions que s’han fet podrien,
amb un estudi pertinent, aplicar-se a la resta de 'obra de 'autora. La nostra veri-
table aportacio a la recerca de 'obra rodorediana ha estat, en aquest cas, contribuir
a delimitar bé el concepte metamorfosi i diferenciar-lo dels altres simbols veins com
la metempsicosi, Pavatar o la transformacié. Gracies a la bibliografia especifica
sobre el tema, hem pogut acotar el terme i definir-lo, de manera que entenem la
metamorfosi com un procés de canvi en queé I’ésser modifica la seua forma, pero
conserva la seua anima, la qual, logicament, s’ha d’adaptar al nou cos i les impli-
cacions que comporta. En efecte, les metamorfosis estrictes, a més de «transfor-
macions» 0 «canvis» més generics, son una peca essencial de la poetica rodorediana.
Lautora ens ho advertia i nosaltres ara voldriem pensar que hem contribuit a de-
mostrar-ho.






10. Bibliografia

ANTICH, Xavier (2016). «;Com que la musica no deixa res per pensar?». Ara (18 desembre).

APULEU (1999). L'ase d’or. Valéencia: Edicions 3 i 4.

ARITZETA, Margarida (2010). «“La meva Cristina”, o el desig sense esperanca». A: Una
novel-la sén paraules. Barcelona: Fundacié Merce Rodoreda: Institut d’Estudis Catalans,
p. 205-220.

ARNAU, Carme (1982). Introduccié a la narrativa de Mercé Rodoreda: El mite de la infantesa.
Barcelona: Edicions 62. [1a ed., 1979]

— (1990). Miralls magics. Barcelona: Edicions 62.

— (1992). Merce Rodoreda. Barcelona: Edicions 62.

— (1993). Introduccié a la narrativa de Merce Rodoreda. Barcelona: Edicions 62.

BALAGUER, Enric (1998). «Una aproximacié a “La salamandra”: incertesa amorosa i con-
dicions d’amor». A: Actes del I Simposi Internacional de Narrativa Breu. Barcelona:
Publicacions de I’Abadia de Montserrat, p. 439-455.

BELTRAN ALMER{A, Luis (1992). Palabras transparentes: La configuracién del discurso del
personaje en la novela. Madrid: Catedra.

BERNAL, Assumpci6 (1998). «El mite i el conte: la parabola de la brevetat rodorediana».
A: Actes del I Simposi Internacional de Narrativa Breu. Barcelona: Publicacions de I’ Aba-
dia de Montserrat, p. 61-84.

Bestiari (2010). Adaptaci6 de Xavier Bellés. Valencia: Metode.

La Biblia (1996). Valéncia: Saé.

Bovo, Laura (2017). Mecanismes narratius en la construccid dels personatges de la novel-listica
rodorediana. Barcelona: Fundacié Mercé Rodoreda: Institut d’Estudis Catalans.

Bost-FIevET, Mélanie (2013). Premiers pas dans la mythologie. Paris: Ellipses.

BRUNEL, Pierre (1974). Le mythe de la métamorphose. Paris: Armand Colin.

CAMPILLO, Maria (2008). «Fonts i usos biblics en la narrativa de Merce Rodoreda». A: Actes
del Congrés Internacional Mercé Rodoreda. Barcelona: Fundacié Merce Rodoreda: Ins-
titut d’Estudis Catalans, p. 45-67.

CARNER, Josep (2012). Nabi. Barcelona: Edicions 62.

CASSIRER, Ernst (1963). Antropologia filoséfica: Introduccion a una filosofia de la cultura.
Mexic: Fondo de Cultura Econémica.



132 METAMORFOSIS EN EL RECULL LA MEVA CRISTINA I ALTRES CONTES

CazeNAVE, Michel (dir.) (1996). Encyclopédie des symboles. Paris: Le livre de poche.
CHEVALIER, Jean (1982). «Introduction». A: Dictionnaire des symboles. Paris: Bouquins.
CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain (1982). Dictionnaire des symboles. Paris: Bouquins.
ComnN, Dorrit (1981). La transparence intérieure. Paris: Seuil.

Corrtts, Carles (1995). Els protagonistes i el medi en la narrativa de Mercé Rodoreda. Alacant:
Institut de Cultura Juan Gil-Albert.

Duch, Lluis (1995). Mite i cultura: Aproximacié a la logomitica. Barcelona: Publicacions de
I’Abadia de Montserrat.

— (1996). Mite i interpretacié: Aproximacié a la logomitica. Barcelona: Publicacions de
I’Abadia de Montserrat.

FELDHERR, Andrew (2006). «Metamorphosis in the Metamorphoses». A: HArDIE, Philip
(ed.). The Cambridge Companion to Ovid. Cambridge: Cambridge University Press,
p. 163-179.

GENETTE, Gérard (1972). Figures III. Paris: Seuil.

— (1982). Palimpsestes. Paris: Seuil.

Gran enciclopedia catalana [en linia]. <http://www.enciclopedia.cat/> [Consulta: 20 juny
2017].

GREGORI, Carme (1998). «Metamorfosis i altres prodigis en els contes de Merce Rodoredan.
A: Actes del I Simposi Internacional de Narrativa Breu. Barcelona: Publicacions de I’ Aba-
dia de Montserrat, p. 281-299.

Jung, Carl Gustav (1953). Symbole der Wandlung. Zuric: Rascher.

— (2015). Métamorphoses de 'dme et ses symboles. Paris: Le Livre de Poche.

Luczax, Barbara (2000). «La metamorfosis en la obra de Mercé Rodoreda». Itinerarios,
vol. 1: 25 Aniversario de la Fundacién de la Cdtedra de Estudios Ibéricos: Memorias del
Simposio Internacional, 8-10 de octubre de 1997. Varsovia: Uniwersytet Warszawski,
p. 148-163.

MARCHESE, Angelo; FORRADELLAS, Joaquin (1991). Diccionario de retérica, critica y termi-
nologia literaria. Barcelona: Ariel.

MARTIN, René (dir.) (1996). Diccionario de la mitologia griega y romana. Madrid: Espasa
Calpe.

MARTIN, Kathleen; RONNBERG, Ami (ed.) (2011). Le livre des symboles. Paris: Taschen.

Mor, Toril (1988). Teoria literaria feminista. Madrid: Catedra.

Mouas, Joaquim (1967). «Proleg». A: La meva Cristina i altres contes. Barcelona: Edicions
62,p.5-11.

Moret, Corinne (2004). Dictionnaire des symboles, mythes et croyances. Paris: Archipoche.

Ov1p1 (2008). Les metamorfosis. Traduccié de Jordi Parramon. Barcelona: Quaderns Crema.

P£REZ, Janet (1987). «Metamorphosis as a protest device in Catalan feminist writing: Ro-
doreda and Oliver». Catalan Review, vol. II, nam. 2 [Barcelona: Quaderns Crema],
p. 181-198.

Pok, Edgar Allan (2006). «El gat negre». A: Relats de terror. Alzira: Bromera, p. 89-105.

RICOEUR, PaUL (1965). De linterprétation essai sur Freud. Paris: Editions de Seuil.

RODOREDA, Merce (1958). Vint-i-dos contes. Barcelona: Editorial Selecta.

— (1967). La meva Cristina i altres contes. Barcelona: Edicions 62.

— (1978). Semblava de seda i altres contes. Barcelona: Edicions 62.

— (2006). «Proleg». A: Mirall trencat. Barcelona: Club Editor Jove. [1a ed., 1974]

— (2009). Tots els contes. Barcelona: Edicions 62.



BiBLiOTECA MERCE RODOREDA

Titols publicats

1
2
3
4
5
6
7
8
9

10
11

12

13

Maria Isidra MENcos, Merceé Rodoreda: una bibliografia critica (1963-2001) (2002)
Carme ARNAU, Memoria i ficcié en Uobra de Merce Rodoreda (2000)

Roser PorTa, Merce Rodoreda i 'humor (1931-1936). Les primeres novelles, el
periodisme i "Polemica’ (2007)

Joaquim Movas (cur.), Congrés Internacional Mercé Rodoreda. Actes (Barcelo-
na, 1-5 d’octubre de 2008) (2010)

Joaquim Movas (dir.), Any Rodoreda 1908-2008. Memoria (2010)

Carme ArRNAU, Merceé Rodoreda, I'obra de postguerra: exili i escriptura (2012)
Barbara Luczax, Espai i memoria. Barcelona en la novella catalana contempo-
rania (Rodoreda - Bonet - Moix - Riera - Barbal) (2012)

Kathleen McNERNEY, Merce Rodoreda: A Selected and Annotated Bibliography
(2002-2011) (2015)

Laura MONGIARDO, «El mar» i «Lelefant» de Mercé Rodoreda, una proposta de
traduccié a Uitalia (2015)

Kathleen McNERNEY, Merce Rodoreda: una bibliografia critica (2002-2011) (2017)
Laura Boro, Mecanismes narratius en la construccio dels personatges de la novel-
listica rodorediana (2017)

Eva Comas, El somni blau. Estudi dels somnis en la narrativa de Mercé Rodoreda
(2020)

Laura Bovro, Metamorfosis en el recull ‘La meva Cristina i altres contes’ (2020)

ARrx1U MERCE RODOREDA

Titols publicats

1

4

5
6
7

Merce RODOREDA, La mort i la primavera (1997)

Merce RODOREDA, Un cafe i altres narracions (1999)

Merce RODOREDA, Primeres novelles, vol. 1, Séc una dona honrada? Del que hom
no pot fugir (2006)

Mercé RODOREDA, Primeres novelles, vol. 11, Un dia de la vida d’un home. Crim
(2002)

Abraham Mowuino (cur.), Mercé Rodoreda. Entrevistes (2013)

Merce RODOREDA, Merce Rodoreda. Obra plastica (2016)

Merceé RODOREDA, Correspondencia (1934-1960) (2017)



Metamorfosis en el recull La meva Cristina i altres contes

La produccid literaria de Merce Rodoreda ha destacat en I’ts del motiu simbolic
de la metamorfosi, com, de fet, ella mateixa va explicar i reivindicar en el celebre
proleg de Mirall trencat.

D’aleshores enga, estudiosos importants de I’obra rodorediana com Molas,
Arnau o Luczak han aprofundit en Pestudi de la metamorfosi i s’han fixat,
especialment, en el recull La meva Cristina i altres contes, sobre el qual tots tres
coincideixen a afirmar que un terg dels relats s6n, com a minim, contes bastits
sobre aquest recurs simbolic.

L’obra rodorediana mereix, doncs, una investigacié exhaustiva per a sistema-
titzar els contes que incorporen aquest simbol, aprofundir en loperativitat
literaria de la metamorfosi i explorar-ne la forga estetica.

El domini d’un simbol com el de la metamorfosi és una prova d’autentica exi-
gencia literaria. La recerca present pretén valorar-ne la recreaci6 personal 1, amb
aix0, confirmar, de nou, la mestria literaria de Rodoreda.

412

9“788 113426“



	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco
	Página en blanco

